# 空之探究講義

釋厚觀 编

# 《空之探究講義》 目次

| 《空之探究講義》編輯緣起    | III |
|-----------------|-----|
| 《空之探究》序         | 01  |
| 第一章 《阿含》——空與解脫道 |     |
| 第一節 引言          | 03  |
| 第二節 泛說解脫道       | 17  |
| 第三節 空與心解脫       | 34  |
| 第四節 無量          | 42  |
| 第五節 無所有         | 50  |
| 第六節 無相          | 58  |
| 第七節 空與空性        | 73  |
| 第八節 空爲三三味先導     | 90  |
| 第九節 三三昧三觸三法印    | 97  |
| 第十節 勝解觀與真實觀     | 109 |
|                 |     |
| 第二章 部派——空義之開展   |     |
| 第一節 空義依聞思而開展    | 127 |
| 第二節 膀義空與大空      | 131 |
| 第三節 無來無去之生滅如幻   | 140 |
| 第四節 聲聞學派之我法二空說  | 151 |
| 第五節 常空、我我所空     | 168 |
| 第六節 三三摩地        | 173 |
| 第七節 空之類集        | 182 |

| 第八節 | 諸行空與涅槃空          | 194 |
|-----|------------------|-----|
| 第九節 | 二諦與一切法空無我        | 206 |
| 第十節 | 大眾部系與法空          | 217 |
| 第三章 | 《般若經》——甚深之一切法空   |     |
| 第一節 | 《般若經》之譯出         | 231 |
|     | 法空性是涅槃異名         | 239 |
|     | 大乘《般若》與《阿含經》     | 246 |
|     | 空之發展與類集          | 259 |
|     | 空之解說             | 279 |
|     | 空之雙關意義           | 295 |
|     | 自性空與無自性空         | 306 |
| 第八節 | 空與一切法            | 319 |
| 第九節 | 法空如幻             | 332 |
|     |                  |     |
| 第四章 | 龍樹——中道緣起與假名空性之統一 |     |
| 第一節 | 龍樹與龍樹論           | 341 |
| 第二節 | 《中論》與《阿含經》       | 351 |
| 第三節 | 《中論》之中心思想        | 366 |
|     | 緣起——八不緣起         | 370 |
| 第五節 | 假名——受假           | 392 |
|     | 空性——無自性空         | 404 |
|     | 中道——中論與中觀        |     |
|     | 如幻——即空即假之緣起      |     |

## 《空之探究講義》 編輯緣起

(釋厚觀)

佛法說:要轉凡成聖,必須體悟「我空」(眾生空);菩薩要法門無 量誓願學,卻又不能執著任何一法,必須體悟「法空」;如菩薩修學布施 波羅蜜,要通達三輪體空(施者空、受者空,所施物空)。由此可見, 「空」在佛法中的重要性。

印順導師說:「空」爲佛法的特質所在,不論大小乘,空宗或有宗, 都不能不說到「空」。而各經論、各學派雖然都談空,但彼此間有什麼異 同呢?印順導師特別針對《阿含經》、部派論書、《般若經》及龍樹菩薩 論典的「空」,作一番詳細地探究,以闡明「空的實踐性」與「理論的開 展」,而完成了這本《空之探究》之巨作。

印順導師在此書中提出了許多重要的觀念,值得我們深入思惟、體 會,在此略舉幾項提供參考。

- 一、「無我、無我所」是「空」的要義;空三昧與無相三昧、無願三 味並稱爲「三三昧」,而「空」爲三三昧之先導,如果證得無 漏,則稱爲「三解脫門」。
- 二、雖然同樣是修「空三昧」或「無相三昧」等,但有的能超凡入 聖,有的卻招感「無所有處天」或「無想天」等天界果報。到底 問題出在何處?導師引《中阿含經》說:即使修行者所修的是正 觀,只要心有所樂著,就不得解脫了!
- 三、佛法的解脫道,是依止禪定(未到定、中間定、四根本禪、前三 無色定),發真實慧,離欲得解脫。觀有兩種:「勝解觀」與 「真實觀」。「勝解觀」,如「不淨觀、十遍處」等,其實這是 「假想觀」,是誇張的想像所成的定境,雖能暫時降伏煩惱,但 無法得究竟解脫。欲得解脫,必須要「真實觀」。但「真實觀」 又有自相作意與共相作意。自相作意,如觀地、水、火、風等, 地的特性是堅硬的, 水是濕的, 各有個別的特性(自相);但真

能斷煩惱得解脫的,必須通過「真實觀」的共相作意才行!共相 作意,如觀無常、苦、空、無我,或是三法印——諸行無常、諸 法無我、涅槃寂靜,通達這樣的共相,才能斷盡煩惱得解脫。

- 四、「空」不但是離妄執煩惱,也顯示寂滅的涅槃,具有「虚妄不實」與 「如實真相」雙關的意義。
- 五、《阿含經》多說「緣起、中道」,《般若經》多說「空性、假名」; 龍樹菩薩善巧貫通了聲聞與大乘,而於《中論》中說:「因緣所生 法,我說即是空,亦為是假名,亦是中道義。」龍樹菩薩認爲:諸法 因緣生(「緣起」),既是緣起,即無自性(沒有不變性、獨存性、 實在性);這樣的緣起無自性,我們稱之爲「空」;而此空也是「假 名」,不能執著有實在的空,因爲「大聖說空法,為離諸見故;若復 見有空,諸佛所不化。」而龍樹主張的「空」,是「勝義畢竟空,世 俗假名有」,如能正確體解「空」,則此「空」即是「中道」,而不 是「不墮入空這一邊,也不落入有這一邊,另外有一個中道」!

其實,印順導師的文字很精鍊,幾乎每個地方都是重點,在此無法一 一列舉,還請讀者細讀原書慢慢參究。除了《空之探究》之外,印順導師 還著有〈性空學探源〉、〈般若經講記〉、〈初期大乘佛教之起源與開 展》(第十章 般若波羅蜜法門)、《中觀今論》及《中觀論頌講記》等有 關「空」之著作,非常值得參考。

筆者於福嚴推廣教育班(第7期至第10期)講授《空之探究》課程;爲 了講授的方便,除了摘錄《空之探究》要義之外,並補充許多經論的出 處,而編了這本《空之探究講義》。這門課程從2004年 3月起,至2005年 12月止,於每週三晚上7點至9點講授,參與的學員,無論是自台北南下新 竹,或是自台中北上,精進修學,風雨無阻,令人讚歎!

近年來常有法友詢問如何取得《空之探究講義》,也有居士提議出版 流通;筆者有感於求法者之殷切,也就隨喜印刷流通,然而疏漏、錯誤之 處在所難免,還望讀者不吝指正!

## 《空之探究》

### 〈序〉

釋厚觀 (2004.3.3)

#### 一、印順導師治學的基本方針

- (一)我(印順法師)在《中觀今論》中說:「在師友中,我是被看作研究三論或空宗的」。我「對於空宗根本大義,確有廣泛的同情」,但「我不能屬於空宗的任何學派」<sup>1</sup>。
- (二)面對「現實的佛教」,總覺得與「佛法」有一段距離。我的發心修學,只是對佛法的一點真誠,希望從印度傳來的三藏中,理解出「行持」與「義解」的「根源」與「流變」,把握更純正的,更少爲了適應而天(神)化、俗化的佛法。這是從寫作以來,不敢忘失的方針。

#### 二、寫作《空之探究》的動機

爲了《初期大乘佛教之起源與開展》的寫作,在閱讀《般若經》時, 想起了三十多年前,《中觀今論》的一個見解:「中論是阿含經的通論」;「中論確是以大乘學者的立場,……抉發阿含經的緣起深義, 將(大乘)佛法的正見,確樹於緣起中道的磐石」<sup>2</sup>。

<sup>1</sup> 印順法師著《中觀今論》〈自序〉p.1。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 參見印順法師著〈中觀今論〉第二章第二節〈中論爲阿含通論考〉p.17-p.24。 〈中論〉是〈阿含經〉的通論,是通論〈阿含經〉的根本思想,抉擇〈阿含經〉的本意所在。這種說法,可從三方面去加以說明:

<sup>(</sup>一)《中論》所引證的佛說,都出於《阿含經》。

<sup>(</sup>二)從《中論》的內容去看,也明白《中論》是以《阿含經》的教義爲對象,參考古典的阿毘曇,破斥一般學者的解說,顯出瞿曇緣起的中道真義。

<sup>(</sup>三)從《中論》開首的歸敬頌來說:緣起就是八不的中道。《中論》以中 爲名,即以八不顯示中道。

#### 2 〈空之探究〉序

這一論斷,出於個人的論斷,不一定能受到佛學界的認可。對於《般若經》的空義,既有了較明確的理解,不如從「阿含」、「部派」、「般若」、「龍樹」,作一番「空之探究」,以闡明「空的實踐性」與「理論」的開展。這一構想,就是寫作本書的動機。

- 三、「阿含」、「部派」、「般若」、「龍樹」之空
- (一)「阿含」的空:是重於修持的解脫道。(參見《空之探究》第一章)
- (二)「部派」的空:漸傾向於法義的論究。(參見《空之探究》第二章)
- (三)「般若」的空,是體悟的「深奧義」。(參見《空之探究》第三章)
- (四)「龍樹」的空,是《般若經》的假名、空性,與《阿含經》緣起、中道的統一。(參見《空之探究》第四章)

「大乘佛法」的一切法空,不離「佛法」——緣起中道的根本立場; 是「中論」(理論的),也是中觀(實踐的)。

## 第一章《阿含》——空與解脫道 第一節 引言 (p.1~p.10)

釋厚觀 (2004.3.3)

#### 一、「空」爲佛法的重要論題 (p.1)

空(śūnya, suñña)與空性(śūnyatā, suññatā)<sup>1</sup>,是佛法中的重要術語。在佛法的弘傳流通中,「空」義不斷的發揚,從佛被稱爲「空王」,佛教被稱爲「空門」,就可以想見空義的廣大深遠了。

「空」與「空性」的早期意義,到底表示了什麼? 在什麼情況下,空性竟表示了最普遍的真理,絕對的真理呢?

佛法所處理的問題,本是當時印度宗教界的共同問題。

- 1、面對生而又死,死而又生——「生死流轉」的事實。
- 2、而求得生死的徹底解脫——「涅槃」,也就是最高理想的實現。
- 3、事實與理想,原則上大致相近,而怎樣來實現解脫,各教派所提出的見解與方法,卻各不相同。

釋尊基於人生真義的大覺,提出了獨到的正道——中道。

#### 1《空之探究》p.54:

空與空性,在舊譯中,都是一律譯為空的。自玄奘譯出瑜伽系的論典,才嚴格的分別空與空性;以為空是<u>遮遣妄執</u>的,空性是空所顯性,是離妄執而顯的法性,所以是如實有的。

初期佛典中,空與空性有什麼分別呢?如「空諸欲」,「空世間」,「貪空、瞋空、癡空」,「空欲漏、空有漏、空無明漏」,「我我所空」,「無常、苦、空、無我」,在巴利文中,都是空——suñña。如「空心解脫」,「空解脫」,「空三昧」,「空等至」,「空住」,「內空、外空、俱空」(以上三種空,在《無礙道論》中,也是空),《空小

經》,《空大經》:凡是作為觀名、定名或經名的,都是空性——suffinatā。 印順法師認爲,「空」不只是否定詞,離妄執煩惱是空,也表示無累的清 淨、寂靜。「空性」,是空的名詞化。初期聖典中的空性,並無空所顯性的 意義;只有「出世空性」,是甚深的涅槃。 釋尊的原始教說,實際上並沒有以「空」爲主題來宣揚,但佛法的特性,確乎可以「空」來表達。所以在佛法中,空義越來越重要,終於 成爲佛法甚深的主要論題。

#### 二、初期聖典(p.2)

空與空性,先依初期聖典來觀察。那些是初期聖典呢?代表初期的契經,現存漢譯的四阿含經,及巴利藏的五部。

#### (一) 漢譯阿含經

- 1、《雜阿含經》,宋求那跋陀羅譯(佚失二卷)。(說一切有部的誦本)
- 2、《中阿含經》,東晉僧伽提婆譯。(說一切有部的誦本)
- 3、《長阿含經》,後秦佛陀耶舍共竺佛念譯。(法藏部的誦本)
- 4、《增壹阿含經》, 苻秦曇摩難提譯出, 由東晉僧伽提婆改正。(大眾 部末派的誦本,已有大乘思想)
- 5、此外,有《別譯雜阿含經》,失譯,是《雜阿含經》的一部分。(可能是飲光部的誦本)

#### (二) 巴利藏五部(赤銅鍱部的誦本)

- 1、《長部》。(與《長阿含經》相當)
- 2、《中部》。(與《中阿含經》相當)
- 3、《相應部》。(與《雜阿含經》相當)
- 4、《增支部》。(與《增一阿含經》相當)
- 5、《小部》<sup>2</sup>,共十五種。<sup>3</sup>其中,二、《法句》;五、《經集》。《經

<sup>2 (</sup>小部)或《雜藏》相關詳細研究可參考印順法師著《原始佛教聖典之集成》第十一章,p.793-p.866; (大智度論之作者及其翻譯》,p.77-p.80。 (小部)或《雜藏》,完整而流傳到現在的,只是銅鍱部本。其他部派的,沒有傳來,或僅傳一分。(《原始佛教聖典之集成》,p.794)

<sup>3</sup> 印順法師著《印度佛教思想史》p.36-p.37:

南傳的《小部》,共有十五種:1、《小誦》,2、《法句》,3、《自說》,4、《如是語》,5、《經集》,6、《天宮事》,7、《餓鬼事》,8、《長老偈》,9、《長老尼偈》,10、《本生》,11、《義釋》,12、《無礙解道》,13、《譬喻》,14、《佛種性》,15、《所行藏》。

集》分「蛇品」,「小品」,「大品」,「義品」,「彼岸道 品」:是《小部》中成立比較早的。

#### (三)別說《雜阿含經》

這些早期教說, 《雜阿含經》是其他三阿含的根本。4

《雜阿含經》可分爲三類:

 「修多羅」5,是簡短的散文。原始結集者,將一則一則的佛說,隨 類而集成四部:

五蘊, 六處, 因緣, 道品。這是隨類而集成的, 所以名爲相應教; 相應也有雜廁的意思。這是最原始的教說,不過現存的已雜有後出 的成分。

四阿含經,一向以為是同時集成的,但在近代研究中,雖意見不完全一致,而 同認為成立是有先後的。關於四阿含經集成的先後,《瑜伽論攝事分》中,意 外的保存了古代的結集傳說,啟示了一項重要的意義,那就是四阿含是以《雜 阿含經》為根本的,如《論》(攝事分)卷八五(大正30,772c)說:

「雜阿笈摩者,謂於是中,世尊觀待彼彼所化,宣說如來及諸弟子所說相應, 蘊、界、處相應,錄起、食、諦相應,念住、正斷、神足、根、力、覺支、道 支、入出息念、學、證淨等相應;又依八眾說眾相應。……即彼一切事相應 教, 間廁鳩集, 是故說名雜阿笈摩」。

「即彼相應教,復以餘相處中而說,是故說名中阿笈摩。即彼相應教,更以餘 相廣長而說,是故說名長阿笈摩。即彼相應教,更以一二三等漸增分數道理而 說,是故說名增一阿笈摩」。

佛法只是「一切事相應教」,隨機散說,依相應部類而集成的,是《雜阿含 經》。然後依不同意趣,更為不同的組織,成為《長》、《中》、《增一》 (約「分數」說,名為《增支》)——三部。三阿含的法義,雖有不同的部 分,但論到佛法根本,不外乎固有的「一切事相應教」的闡明,所以四部都被 稱為「事契經」。

另參見:印順法師著《原始佛教聖典之集成》p.631。

5(1) 印順法師著《原始佛教聖典之集成》p.501-p.502:

「修多羅」的定義是,結集所成的,貫穿攝持的意思。這裏面,沒 有略說與廣說,長行與偈頌等任何區別。這一定義,含義最廣,可 通於「一切經」,而不限於「九分」與「十二分教」中的「修多羅」。

<sup>4</sup> 印順法師著 (雑阿含經論會編(上)) p.7-p.8:

- 2、「祇夜」6,與《相應部》的「有偈品」相當。祇夜本是一切偈頌的通 稱,由於「有傷品」成爲相應修多羅的一分,其他傷窟,如《法句》, 《經集》等,就被稱爲「伽陀」,「優陀那」7了。
- 3、「記說」8,有「弟子記說」與「如來記說」。「弟子記說」,重於分 別法義,已有解說「祇夜」的經說。
- (2) 印順法師著《原始佛教聖典之集成》p.493:

教法在次第集成中,以形式或內容不同,漸形成不同的部類。把不同的部 類,綜合起來,成為「九分教」,這是教法的原始分類。

「九分教」是:「修多羅」、「祇夜」、「記説」、「伽陀」、「優陀 那一、「本事」、「本生」、「方廣」、「未曾有法」。

然在佛法的開展中,特別是律部與論議的發達,對於聖典的部類,感到有 補充的必要,於是又增加而綜合為「十二分教」。「十二分教」是:九分 以外,又加入「因緣」、「譬喻」、「論議」。

有關「九分教」及「十二分教」之定義,詳見印順法師著著,《原始佛教 聖典之集成》〈第八章 九分教與十二分教〉, p.493-621。

6 印順法師著《原始佛教聖典之集成》p.512:

祇夜,或音譯為歧夜。義譯為應頌、重頌、歌詠等。這是與「修多羅」——長 行相對,而屬於韻文的一類。

印順法師著《原始佛教聖典之集成》p.518:

《大毘婆沙論》,以《雜阿含》的「結集品」、「結集文」為「祗夜」,得 《瑜伽論》而明了出來;這是符合原始結集實況的。「蘊相應」等長行,稱為 「修多羅」。結集後,「結為嗢陀南頌」,確乎是「依前契經散說文句,後結 為頌而諷誦之」。「結集文」(結頌)與《雜阿含》的有偈部分相結合,總稱 「結集品」。這都是近於世俗的偈頌,名為「祇夜」。……「依前契經散說文 句,後結為頌而諷誦之」,確有「應頌」、「重頌」的意義。

7 印順法師著《原始佛教聖典之集成》p.539-p.540:

「伽陀」與「優陀那」,都是偈頌。……「伽陀」,音譯為伽他、偈等;義譯 為頌、諷誦、詩偈等。……這是有韻律的文學作品;顯著的特色,是「結句 說」,與長行直說的散文不同。

「優陀那」義譯為讚歎、自說、自然說等。本義為由於鶩、喜、怖、悲等情 感,自然舒發出來的音聲。所以古人的解說,主要為「感興語」、「自然說」

依《大毘婆沙論》:「結集文」與「結集品」以外的偈頌,以結句諷誦——以 詩歌的體裁來吟詠佛法的,是「伽他」。因憂喜的感觸而發為偈頌的,是「優 陀那 | ——「自說」。

8 印順法師著〈雜阿含經論會編(上)》p.25:

《大毘婆沙論》的解說「記說」,先約問答的人說,舉如來,弟子,諸天;

《雜阿含經》有這三分9,集出是有次第先後的10。現存的漢譯與巴利 文藏,不但集出有先後,而且都是部派的誦本,含有部派的成分,這 是不可不加注意的!

#### 三、與「空」有關的幾個重要語詞(p.3-p.8)

- 1、空屋、空舍。(p.3)
- 2、空宮殿。(p.3-p.4)
- 3、空住、空三昧。(p.4-p.6)
- 4、空諸欲(空五欲)。(p.6)
- 5、世間空、空世間。(p.6-p.7)
- 6、空心解脫(貪瞋癡空)。(p.7)
- 7、出世間空性=涅槃。(p.8)

「如來記說」,「弟子記說」(還有「諸天記說」),不正是《瑜伽論》所說 的,「如來所(記)說」,「弟子所(記)說」嗎?次約問答的法說,是「四 種問記」,「所證所生處等」。「四種問記」——一向記,分別記,反詰記, 拾置記,可說是一切問答的方式。……在法義分別以外,「記說」又著重於三 乘聖者的「所證」,如預流與阿羅漢果的記說;以及佛弟子的「所生」,死了 以後的未來生處。可見在法義問答分別以外,更有對於深秘的事理,作明顯 的、決了(無疑)說的特性。

9《雜阿含經》包含了三部分:「修多羅」,「祇夜」,「記說」。 印順法師著《雜阿含經論會編(上)》p.27-p.28:

原始結集的,是精簡的長行直說,依文體而名為「修多羅」,依類纂集,所以 名為「相應」。原始的「修多羅」(相應),相當於蘊;處;錄起、食、諦、 界;念住等道品。佛說長行是「修多羅」,為了記憶,又結經為攝頌——「結 集文」,而有偈頌的「祇夜」:這是原始二部成立的過程。不過,新的經說, 還在佛教界的不斷的傳出。在文體上,有長行的,也有偈頌的。有偈的一部 分,比附於「結集文」,而成為「結集品」的「祇夜」。在內容上,有如來記 說的,有弟子記說的,有諸天記說的。這些,多有顯了分別法義,說明深秘事 理的特性, 這就是「記說」。……可以肯定的, 「祇夜」與「記說」——「如 來記說」、「弟子記說」,曾集成一類而別行,這就是「少分阿含」。但「祇 夜」,早與「修多羅」相聯合,「記說」也附於「修多羅」,終於綜合為大部 一 〈雜(相應)阿含》,《雜阿含經》也就包含了「修多羅」,「祇夜」, 「記說」——三部分。

10 詳見印順法師著《原始佛教聖典之集成》(九)〈原始集成之相應教〉p.629p.694.

#### (一)空屋、空舍

在初期聖典中,空與住處有關,如《相應部》(五四)「入出息相 應」說:

比丘!往阿練若,往樹下,往空屋,結跏趺坐,正身,修普前念, 正念入息,正念出息。<sup>11</sup>(日譯南傳 16下,p.181)

佛與出家弟子的修行處,經中一再說到:阿練若,樹下,空屋。這三 處是最一般的,還有岩洞,塚間等地方。

空屋(suññagāra),或譯爲空閑處,空舍,空所,靜室等。 與suññagāra大體相同的,還有譯爲空舍的suñña-geha。12

如是我聞:一時,佛住舍衞國祇樹給孤獨園。爾時、世尊告諸比丘:「修習安 那般那念,若比丘修習安那般那念,多修習者,得身心止息,有覺有觀,寂 滅,純一,明分想修習滿足。何等為修習安那般那念,多修習已,身心止息, 有覺有觀,寂滅,純一,明分想修習滿足?是比丘,若依聚落、城邑止住,展 朝箬衣持鉢,入村乞食,姜蕹其身,守諸根門,姜繁心住。乞食已,還住處, 舉衣鉢,洗足已。或入林中、閨房、樹下,或空露地,端身正坐,繁念面前, 斷世貪愛,離欲清淨;瞋恚;睡眠;掉悔;疑斷,度諸疑惑,於諸善法心得決 定。遠離五蓋煩惱,於心令慧力贏,為障礙分,不趣涅槃。念於內息,繁念善 學;念於外息,繫念善學。(1)息長,(2)息短。(3)覺知一切身入息, 於一切身入息善學;覺知一切身出息,於一切身出息善學。(4)覺知一切身 行息入息,於一切身行息入息善學; 覺知一切身行息出息,於一切身行息出息 善學。(5)覺知喜;(6)覺知樂;(7)覺知心行;(8)覺知心行息入息, 於覺知心行息入息善學,覺知心行息出息,於覺知心行息出息善學。(9)覺 知心; (10) 覺知心悅; (11) 覺知心定; (12) 覺知心解脫入息,於覺知心 解脫入息善學,覺知心解脫出息,於覺知心解脫出息善學。(13)觀察無常; (14) 觀察斷; (15) 觀察無欲; (16) 觀察滅入息,於觀察滅入息善學,觀 察滅出息,於觀察滅出息善學。是名修安那般那念,身止息,心止息,有覺有 觀,寂滅,純一,明分想修習滿足」。

參見印順法師著〈雜阿含經論會編(中)〉, p.412-p.413。

<sup>11 (</sup>相應部) (十) (入出息相應) (漢譯南傳 18, p.164)。 《雜阿含經》卷 29 (第 803 經) (大正 2, 206a14-b14):

<sup>12 《</sup>相應部》(4) 《惡魔相應》(日譯南傳12, p.181-p.182;漢譯南傳 13, p.184), 《雜阿含經》卷39(第 1087 經) (大正 2, 285a); (第 1089經) (大正2,285b)。

空屋,空舍,是曠野處的小屋,適合於修習禪觀的住處。13

#### (二)空宮殿

1、空虚梵天宮(梵天=初禪天)

當時宗教傳說中的空宮殿,如《長部》(二四)〈波梨經〉(日譯南傳8,p.36-p.37)說:

世界生時,空虛梵天宮現。時有有情壽盡,或功德因盡,光音天沒,空虛梵天宮生。<sup>14</sup>

空虚梵天宫,《長阿含經》譯爲「空梵處」。<sup>15</sup>這是適應印度創造神的梵天信仰,而給以佛教的解說。

2、四王天小榵樹林空宮殿(四王天=六欲天之第一天)

又有弊宿(Pāyāsi)王不淨布施,死後生於「榵樹林空宮殿」的傳說。16

空宮殿表示宮殿裏是沒有別人的,如《阿毟夷經》說:「我先至此,獨 一無名」。<sup>17</sup>

<sup>13</sup> 參閱早島鏡正《初期佛教與社會生活》p.253。

<sup>14 《</sup>長部》(24) 〈波梨經〉(漢譯南傳 8, p.28)。光音天是第二禪天,梵天爲 初禪天。

<sup>15 (</sup>長阿含經) (15 經) 〈阿遙夷經〉:「或有此世間初壞敗時。有餘眾生命盡行盡。從光音天命終乃更生餘空楚處。」(大正1,69b)

<sup>16 (</sup>長部) (23) 〈弊宿經〉:「於時,王族弊宿因非恭敬施、非親手施、非至心施,行吝惜施故,身壞命終後,生於<u>尸樂裟之空宮殿</u>,為四大王天之眷屬。」(日譯南傳7,p.406-408;漢譯南傳7,p.333)

<sup>《</sup>中阿含經》(71 經)〈蜱肆王經〉:「彼蝉肆王雖行施修福,然極惡麤弊豆 羹菜茹,唯一片薑。又復施以麤弊布衣。……蜱肆王者是布施主,以不至心行 施與故,生依四王天小棋樹林空宮殿中。」(大正1,532a-b)

<sup>「</sup>四王天」爲六欲天之第一天。六欲天:四王天、忉利天、夜摩天、兜率天、 樂變化天(又稱化樂天)、他化自在天。

<sup>17 (</sup>長阿含經) (15 經) (阿省夷經) (大正 1,69b)。

#### (三)空住:修習禪慧的住處(p.4)

天上的空宮殿,人間的空屋,本來是世俗語言,並沒有什麼特殊意 義,空只是沒有什麼人、物而已。但作爲修行者的住處——空屋、空 舍,卻啓發了一項深遠的意義。住在空屋中,沒有外來的囂雜煩擾, 當然是寧靜的,閑適的。在這裡修習禪慧,不爲外境所感亂,不起內 心的煩(動)惱(亂),這種心境,不正如空屋那樣的空嗎?

《雜阿含經》說:「猶如空舍宅,牟尼心虛寂」;「云何無所求,空 寂在於此,獨一處空閑,而得心所樂」。18 明確的表示了,以空屋來 象徵禪心空寂的意義。所以在空屋中修行,空屋是修行者的住處;修 行者的禪慧住處,正如空屋那樣,於是就稱爲「空住」(sufifiatāvihāra),「空住定」(suññatā-vihāra-samāpatti)了。

如毘訶羅(vihāra),後來幾乎是寺院的通稱。然在古代,vihāra也是 **曠野的小屋,修行者作爲風雨酷熱時暫時休憩的住處。這是修行者的** 住處,所以禪慧安住的境地,也名爲住,而有「空住」,「寂靜住」 (śāntivihāra) 等名目。

總之,在空閑處修行,引起了以空來象徵禪慧的境地,是「空」義不 斷昂揚的初期意義。

空住19,是佛教初期被尊重的禪慧,如《雜阿含經》卷九(第236經) (大正2,57b)說:

如是我聞:一時,佛住舍衛國祇樹給孤獨園。爾時、尊者舍利弗, 展朝著衣持缽,入舍衛城乞食。乞食已,還精舍,舉衣缽,洗足 已,持尼師權,入林中書日坐禪。時舍利弗從禪覺,詣世尊所,稽 首禮足,退坐一面。

爾時、佛告舍利弗:「汝從何來?」

舍利弗答言:「世尊!從林中畫日坐禪來。」

佛告舍利弗:「今入何等禪住?」

<sup>18 《</sup>雜阿含經》卷 39 (1089經) (大正 2,285b)。又卷 44 (第 1179 經) (大正 2,318b) ·

<sup>19</sup> 有關空住,參閱《空之探究》第一章第七節〈空與空性〉p.47-p.56。

舍利弗白佛言:「世尊!我今於林中入空三昧禪住。」

佛告舍利弗:「善哉善哉!舍利弗!<u>汝今入上座禪住而坐禪</u>。若諸 比丘欲入上座禪者,當如是學。若入城時,若行乞食時,若出城 時,當作是思惟:我今眼見色,頗起欲、恩愛、愛念、著不?

舍利弗!比丘作如是觀時,若眼識於色有愛、念、染著者,彼比丘 為斷惡不善故,當勤欲方便堪能,繫念修學。譬如有人火燒頭衣, 為盡滅故,當起增上方便,勤教令滅。

彼比丘亦復如是,當起增上勤欲方便,繫念修學。若比丘觀察時,若於道路,若聚落中行乞食,若出聚落,於其中間,眼識於色無有愛、念、染著者,彼比丘願以此喜樂善根,日夜精勤,繫念修習。 是名比丘於行、住、坐、臥,淨除乞食,是故此經名清淨乞食住」。 佛說此經已,尊者舍利弗開佛所說,歡喜奉行。

此經,巴利藏是編入《中部》的,名爲《乞食清淨經》。比較起來, 《雜阿含經》的文句,簡要得多,應該是初集出的。

《乞食清淨經》中,舍利弗說:「我今多住空住」。佛讚歎說:「空住是大人住」<sup>20</sup>。大人住,《雜阿含經》作「上座禪住」。上座,或譯「尊者」,所以《瑜伽論》作「尊勝空住」。<sup>21</sup>無論是大人住,尊勝空住,都表示了在一切禪慧中,空住是偉大的,可尊崇的。

傳說佛滅百年,舉行七百結集時,長老一切去(Sabbakāmi)多入空住。分別說系的律典,也稱之爲「大人三昧」;《十誦律》作「上三昧行」。<sup>22</sup>可見空住——空三昧,在佛教初期,受到了佛教界的推崇。

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> 《中部》(151)〈乞食清淨經〉(日譯南傳11下, p.426; 漢譯南傳 12, p.320)

<sup>21 《</sup>瑜伽師地論》卷90「復次,當知略有二種空住:一者尊勝空住,二者引彼空住。諸阿羅漢觀無我住,如是名為尊勝空住。由阿羅漢法爾尊勝,觀無我住,於諸住中最為尊勝。如是或尊勝所住;或即住尊勝,由此因緣,是故說名尊勝空住。引彼空住者,謂如有一,若行、若住,如實了知煩惱有無,知有煩惱,便修斷行,知無煩惱,便生歡喜,生歡喜故,乃至令心證三摩地,由心證得三摩地故,如實觀察諸法無我,畫夜隨學曾無懈廢,如是名為引彼空住。當知此中於內煩惱,如實了知,有知為有,無知為無,是名空性。」(大正30,812b6-17)

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> (赤銅鍱律) (小品) (日譯南傳 4, p.454)。 (彌沙塞部和鹽五分律) 卷30 (大正 22, 193c)。 (四分律) 卷54 (大正 22, 970c)。 (十誦律) 卷60 (大正 23, 453a)。

舍利弗與一切去的空住,都是在靜坐中,但佛對舍利弗說:要入上座 禪住的,在出入往來乞食(行住坐臥)時,應該這樣的正思惟:在眼 見色, ……意知法時, 有沒有「愛念染著」? 23

如有愛念染著,那就「為斷惡不善故,當勤欲方便堪能繁念修學」。 如沒有,那就「願以此喜樂善根,日夜精勤繁念修習」。

這可見修習空住,不僅是靜坐時修,更要應用於日常生活中,安住遠 離愛念染著的清淨。

離去愛念染著,是空;沒有愛念染著的清淨,也是空:空,表示了離 愛染而清淨的境地。

《中部》的《空小經》,《空大經》,是依此經所說的空住,修習傳 宏而又分別集出的。在空的修行中,這是值得尊重的「空經」。

#### (四)空諸欲(空五欲)(p.5-p.6)

《義品》的答摩键提所問偈,說到了「空諸欲」。24 空諸欲是什麼意 **義?偈頌簡略不明,摩訶迦旃延分別解說爲:** 

何為已空諸欲者?居士!若人於此諸欲,離貪,離欲,離愛,離 渴,離熱煩,離渴愛,居士!如是為已空諸欲者。25

「空諸欲」《雜阿含經》約空五欲說,而實不限於五欲的。諸欲的 欲,包含了貪、欲、愛、渴、熱煩、渴愛,正是繫縛生死的,緣起支 中渴愛支的種種相,也就是四諦中愛爲集諦的愛。空諸欲與空住的意 義相涌,都是著重於離愛而不染著的。

p.428) 作:「心欲或貪或恚或癡或瞋。」; 漢譯南傳 12, p.321:「有心之 欲、或貪、或恚、或癡、或瞋。」

<sup>24 (</sup>經集) (4) (義品) (日譯南傳 24, p.327), 《佛說義足經》卷上(大正 4,180b) ·

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> 《相應部》(22) 《蘊相應》(日譯南傳 14, p.16-p.17; 漢譯南傳 15, p.11p.15); 《雜阿含經》卷 20 (551經) (大正 2, 144c)。

#### (五)世間空、空世間(p.6)

《經集》的〈彼岸道品〉偈,說到了「觀世間空」。<sup>26</sup> 所說的世間空,或譯作空世間。阿難曾提出來問佛:空世間是什麼意義?如《相應部》(三五)「六處相應」(日譯南傳15, p.87-p.88)說:

阿難!眼,我我所空;色,我我所空;眼識,我我所空;眼觸,我 我所空;眼觸因緣所生受,若苦若樂若非苦非樂,我我所 空。……意觸因緣所生受,若樂、若苦、若非苦非樂,我我所空。 阿難!我我所空故,名空世間。

世間,佛約眼等內六處,色等六外處,六識,六觸,六受說。這些,都是可破壞的,破壞法所以名爲世間。<sup>27</sup>六處等我我所空,名爲空世間。以無我我所爲空,是空三昧的一般意義。

#### (六)空心解脫(p.7)

《相應部》的「質多相應」,說到了四種心解脫<sup>28</sup>——無量心解脫, 無所有心解脫,空心解脫,無相心解脫(《雜阿含經》作四種心三昧)。四種心解脫,名字不同,意義當然也不同了。但都是心解脫, 也就可說文異義同。

#### 1、約義異說

約意義不同說,「空心解脫」是「我、我所有空」,與「空世間」義 一致。

#### 2、約義同說

《雜阿含經》卷9(231經)(大正2,56b):

如是我聞:一時,佛住舍衛國祇樹給孤獨園。時有比丘名三彌離提,往詣佛所,稽首佛足,退坐一面。白佛言:「世尊!所謂世間者,云何名世間」?佛告三彌離提:「危脆敗壞,是名世間。云何危脆敗壞?三彌離提!眼是危脆敗壞法,若色,眼識,眼觸,眼觸因緣生受——內覺若苦、若樂、不苦不樂,彼一切亦是危脆敗壞。耳、鼻、舌、身、意,亦復如是。是說危脆敗壞法,名為世間」。佛說此經已,三彌離提比丘聞佛所說,數喜奉行。

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> (經集) (5) (彼岸道品) (日譯南傳 24, p.425)。

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> 《相應部》(35)〈六處相應〉(日譯南傳 15, p.83-p.84)。

<sup>28</sup> 四種心解脫,詳見《空之探究》p.20-p.23〈空與心解脫〉。

如約意義相同說,無量、無所有、無相——三種心解脫,修到最第一的,是不動心解脫。「不動心解脫者,染欲空,瞋恚空,愚癡空」。<sup>29</sup> 這是說,無量等心解脫修到究竟處,是不動心解脫,也就是空心解脫。

貪、瞋、癡,是煩惱的大類,可以總攝一切煩惱的。離一切煩惱的不動心解脫,就是阿羅漢的見法涅槃。涅槃或無爲,《阿含經》是以「貪欲滅,瞋恚滅,愚癡滅」——貪、瞋、癡的滅盡來表示的。30

所以四種心解脫的共同義,就是貪、瞋、癡空的心解脫。不同名字的心解脫,不外乎空心解脫,在修行方便上的多樣化。31 依上來所說(空五欲,空世間,空心解脫的說明,都屬於「弟子記說」),可見空與離煩惱的清淨解脫,是不能分離的。

#### (七)出世間空性=涅槃

- 1、「空諸欲」,「空世間」——我我所空,「貪、瞋、癡空」,都是 依生死世間說空的。
- 2、如徹底的貪空、瞋空、癡空,貪、瞋、癡永滅,也就顯示了出世的涅槃。

《相應部》說到了這樣的文句:

如來所說法,甚深,義甚深,出世間空性相應。32

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> (相應部) (41) (質多相應) (日譯南傳 15, p.450-p.453;漢譯南傳 16, p.376); (雞阿含經)卷21(567經)(大正2, 149c-150a)。

<sup>30 (</sup>相應部) (43) (無爲相應) (日譯南傳 16上, p.77;漢譯南傳 17, p.63); (雜阿含經) 卷31 (890經) (大正2, 224b)。

<sup>31</sup> 印順法師著《空之探究》p.21:「四種心解脫是:無量心解脫,無所有心解脫,空心解脫,無相心解脫。……經中說無量、無所有、無相,卻沒有說到空心解脫,這因為空於貪、瞋、癡的不動心解脫,就是空心解脫的別名。從文異而義同來說,無量心解脫,無所有心解脫,無相心解脫,達到究竟處,與空心解脫——不動心解脫,平等平等。依觀想的方便不同,有四種心解脫的名目,而從空一切煩惱來說,這是一致的目標,如萬流入海,都是鹹味那樣。」

<sup>32 (</sup>相應部) (20) (譬喻相應) (日譯南傳13, p.395),又(相應部) (55) (預流相應) (日譯南傳16下, p.319;漢譯南傳18, p.291-p.292)。

佛說的法,爲什麼甚深?因爲是「出世間空性」相應的。出世間空性,是聖者所自證的;如來所說而與之相應,也就甚深了。

#### 四、空:依緣起而貫徹生死與涅槃(p.7-p.8)

(一)「緣起」甚深,「涅槃」倍復甚深

出世間空性,是難見難覺,唯是自證的<u>涅槃</u>甚深。 佛依緣起說法,能引向涅槃,所以緣起也是甚深了。

阿難以爲:佛說「此緣起甚奇,極甚深,明亦甚深,然我觀見至淺至 淺」,以此受到了佛的教誡。<sup>33</sup>

這樣,甚深法有二:緣起甚深,涅槃甚深,如《雜阿含經》卷十二 (第293經) (大正 2,83c2-21) 說:

如是我聞:一時,佛住王舍城迦蘭陀竹園。爾時,世尊告異比丘: 「我已度疑,離於猶豫,拔邪見刺,不復退轉。心無所著故,何處有 我?為彼比丘說法,為彼比丘說賢聖出世空相應緣起隨順法。所謂有 是故是事有,是事有故是事起,所謂緣無明行,緣行識,緣識名色, 緣名色六入處,緣六入處觸,緣觸受,緣受愛,緣愛取,緣取有,緣 有生,緣生老死、憂悲惱苦,如是如是純大苦聚集。乃至如是純大苦 聚滅。如是說法,而彼比丘猶有疑惑、猶豫。先不得得想,不獲獲 想,不證證想;今聞法已,心生憂苦、悔恨、矇沒、障礙。所以者 何?此甚深處,所謂緣起;倍復甚深難見,所謂一切取離、愛盡、無 欲、寂滅、涅槃。如此二法,謂有為、無為。有為者,若生、若住、 若異、若滅;無為者,不生、不住、不異、不滅:是名比丘諸行苦、 寂滅涅槃:因集故苦集,因滅故苦滅,斷諸遲路,滅於相續,相續滅 滅,是名苦邊。比丘!彼何所滅?謂有餘苦。彼若滅止、清涼、息、 沒,所謂一切取滅、愛盡、無欲、寂滅、涅槃。」佛說此經已,諸比 丘聞佛所說,歡喜奉行。

<sup>33 (</sup>中阿含經》(97) 〈大因經〉(大正1,578b); 〈長阿含經》(13) 〈大緣方便經〉, 〈長部》(15) 〈大緣經〉,大同。

《相應部》的〈梵天相應〉,《中部》的〈聖求經〉等,也都說到了 緣起與涅槃——二種甚深。34

#### (二)「出世空相應緣起隨順法」

涅槃甚深,緣起怎樣的與之相應呢?

依緣起的「此有故彼有,此生故彼生」——闡明生死的集起。

依緣起的「此無故彼無,此滅故彼滅」——顯示生死的寂滅(涅槃)。

緣起是有爲,是世間,是空,所以修空(離卻煩惱)以實現涅槃。

涅槃是無爲,是出世間,也是空——出世間空性。

緣起--有為-世 間-空(空卻煩惱)

涅槃-無為-出世間-空(出世間空性)

《雜阿含經》在說這二種甚深時,就說:「說賢聖出世空相應緣起隨 順法」。35

「出世空相應緣起隨順法」,透露了「空」是依緣起而貫徹於生死與 涅槃的。這雖是說一切有部所傳,但是值得特別重視的!

<sup>34 (</sup>相應部) (6) 〈梵天相應〉(日譯兩傳12,p.234); 《中部》(26) 〈聖求 經〉(日譯南傳9,p.301;漢譯南傳9,p.224-p.242)

<sup>35 (</sup>雜阿含經) 卷12 (293經) (大正2,83c)。又卷47 (1258經) (大正 2,345b)云:

爾時,世尊告諸比丘:「過去世時,有一人名陀舍羅訶。彼陀舍羅訶有鼓,名 阿能訶,好聲、美聲、深聲,徽四十里。彼鼓既久,處處裂壞。爾時、鼓士裁 割牛皮,周匝纏縛;雖復纏縛,鼓猶無復高聲,美聲、深聲。彼於後時轉復朽 壞,皮大剝落,唯有聚木。如是比丘!修身、修戒、修心、修慧,以彼修身、 修戒、修心、修慧故,於如來所說修多羅,甚深明照,難見難覺,不可思量, 微密決定,明智所知,彼則頓受周備受;闡其所說,歡喜崇聲,出離饒益。當 來比丘不修身、不修戒、不修心、不修慧,聞如來所說修多羅,其深明照,空 相應隨順緣起法,彼不頓受持,不至到受。開彼說者,不歡喜崇習,而於世間 眾雜異論,文辭綺飾,世俗雜句,專心頂受,聞彼說者,歡喜崇習,不得出離 饒益。於彼如來所說,甚深明照,空相應法隨順緣起者,於此則滅。猶如彼鼓 朽故壞裂,唯有聚木。是故諸比丘!當勤方便,修身、修戒、修心、修慧,於 如來所說其深明照,空相應法,隨順緣起,頓受遍受。聞彼說者,歡真崇習, 出離饒益。」佛說此經已,諸比丘関佛所說,歡喜奉行。

## 第一章《阿含》——空與解脫道 第二節 泛說解脫道 (p.11~p.19)

釋厚觀 (2004.3.17)

一、「空、空性」與「解脫道」不相離(p.11)

空(śūnya, suñña)與空性(śūnyatā, suññatā),是佛法解脫道的心 要,與解脫道是不相離的。在佛法的開展中,解脫道引起的多方面開 展,空、與空有關的方便,也就多方面開展而有種種。這裡,依據早 期的經說,從種種解脫道中,對「空」作進一步的探究。

- 二、解脫道:「八正道」、「三十七道品」(「戒、定、慧」)(p.11)
- (一)佛說的解脫道,原始是以「八正道」爲本的。
- (二)因機設教,成立不同的道品。古人依道品的數目次第,總列爲:四 念處,四正勤,四神足,五根,五力,七菩提分,八聖道分。七類 共「三十七道品」,成爲佛教界的定論。1

1(1)四念處:1.身念處、2.受念處、3.心念處、4.法念處。

四正勤:1.未生諸惡不善法令不生、2.已生諸惡不善法令斷、3.未生諸善法 令生、4.已生諸善法令增長。

四如意足:1.欲定斷行成就修如意足、2.心定斷行成就修如意足、 精進定斷行成就修如意足、4.思惟定斷行成就修如意足。

(四神足是定,定爲神通所依止,稱爲神足。雖是定,但由修 發三摩地的主力,有由欲,由勤,由止,由觀而不同,所以分 爲四神足。)

五根:1.信根、2.精進根、3.念根、4.定根、5.慧根。

五力:1.信力、2.精進力、3.念力、4.定力、5.慧力。

七覺支:1.念覺支、2.擇法覺支、3.精進覺支、4.喜覺支、5.除覺支(輕安 覺支)、6.定覺支、7.捨覺支。

八正道:1.正見、2.正思惟、3.正語、4.正業、5.正命、6.正精進、7.正念、 8.正定。

說一切有部論師,以此爲進修次第的全部歷程<sup>2</sup>,未必與事實相符, 這不過是條理總貫,作如此解說而已。

(三)八正道的內容,不外乎戒,心,慧——三學。經上說:戒,定, 慧,解脫<sup>3</sup>;「戒清淨,心清淨,見清淨,解脫清淨」<sup>4</sup>,正是以 戒、定、慧的修習而實現解脫。

- (2) 唯有分別論者,於三十七道品外,加四聖種,立四十一道品,見《阿毘達磨大毘婆沙論》卷96:「有作是說:前三聖種無貪善根以為自性,第四聖種即是精進,樂斷樂修精進攝故。若作是說,第四聖種亦是覺分,分別論者立四十一菩提分法,謂四聖種足三十七。」(大正27,499a11-15) ※四聖種:一、依隨所得食喜足聖種,二、依隨所得衣喜足聖種,三、依隨所得臥具喜足聖種,四、依有無有樂斷樂修聖種。(《大毘婆沙論》卷181,大正27,907a22-25)
- <sup>2</sup>(1)《大毘婆沙論》卷96(大正27,496c25-497a2): 四念住從<u>初業地</u>乃至盡、無生智,勢用常勝是故先說。 四正勝從緩乃至盡、無生智,勢用常勝是故次說。 四神足從頂乃至盡、無生智,勢用常勝是故次說。 五根從忍乃至盡、無生智,勢用常勝是故次說。 五九從世第一法乃至盡、無生智,勢用常勝是故次說。 八道支見道中勝;七覺支修道中勝。

  - (3) 印順法師著《成佛之道》(增注本)〈三乘共法章〉p.235: 或者說:在個人修學的程序上,這七類道品,都是需要的;是淺深次第的 差別,而一類類的進修。這是說:初修學時,修四念處;到了緩位,修四 正勤;頂位修四神足;忍位修五根;世第一位修五力;見道位修八正道; 修道位修七覺支,但這也不過約特勝的意義說說而已。
- 3 如《長部》(16)〈大般涅槃經〉(日譯南傳7,p.103;漢譯南傳7,p.78) 《長阿含經》卷2〈遊行經〉:「爾時,世尊為諸大眾說戒、定、慧。修戒獲 定,得大果報;修定獲智,得大果報;修智心淨,得等解脫。盡於三漏:欲

(四)從聖道的修習來說,經中或先說聞法,或先說持戒,而真能部分的 或徹底的斷除煩惱,那就是定與禁了。化地部說:「道唯五支」5; 不取正語,正業,正命(這三支是戒所福)爲道體,也是不無意義的。

※道唯五支:1.正見、2.正思惟、3.正精進、4.正念、5.正定。

#### 三、定與慧相互助成,不可或缺(p.11-p.12)

(一) 定與慧,要修習而成。分別的說:

修止——奢摩他(samatha)可以得定。

修觀——毘鉢舍那 (vipassanā) 可以成慧。

「止」是住心於一處,「觀」是事理的觀察,在修持上,方法是不 相同的。6

(二)但止與觀不是互不相關,而是相互助成的,如《雜阿含經》卷 17 (464經) (大正 2,118b23-25) 說:「修習於止,終成於觀;修 習觀已,亦成於止。謂聖弟子止觀俱修,得諸解脫界」。依經說, 有先修止而後成觀的,有先修觀而後成止的7。一定要止觀雙修, 才能得「淺深不等的」種種解脫界。

漏、有漏、無明漏。已得解脫,生解脫智,生死已盡,替行已立,所作已辦。 不受後有。」(大正1,17b20-24)

<sup>4</sup> 參見《雜阿含經》卷21(565經)(大正2,148c-149a); (增支部) 〈四集〉 (日譯南傳18, p.342-p.344;漢譯南傳18, p.319-p.320)。

<sup>5</sup> 參閱《論事》:「今稱道論。此處彼言『彼先之身業、口業、活命是清淨』, 依止此經及正語、正業、正命是心不相應,於無限制言『有五支之道』者,乃 化地部之邪執。」(日譯南傳58, p.397-p.399;漢譯南傳62, p.353)

<sup>6</sup> 印順法師著 (成佛之道) (增注本) p.314-p.315: 說到定、幾的修習,就是止、觀的修習。什麼是止、是觀?什麼是定、是幾? 慧是以「簡擇為性」的。梵語毘鉢舍那,譯義為觀,經說觀是:「正思擇,最 極思擇,周遍尋思,周遍伺察」。所以,慧是以觀察抉擇為特性的。有人以為 明了就是觀慧,這是不合經義的。

梵語奢摩他,譯義為止,經說止是「心一境性」;「內心相續」。定是「平等 持心」的意思,所以止是安心一境而不散動的。

<sup>7(1)</sup> 印順法師著 (成佛之道) (增注本) p.315: 止與觀不同,若修習止觀,就應先修止。這不是說:把定修好了,再來修

- (三) 《增支部》分爲四類:一、修止而後修觀;二、修觀而後修止; 三、止觀俱修;四、掉舉心重的,在止觀中特重於修止。<sup>8</sup>
- (四)止與觀,定與慧,可以約修持方法而分別說明,而在修持上,有著相成的不可或缺的關係。所以《大毘婆沙論》引《法句》說:「慧 關無靜慮(禪),靜慮關無慧;是二具足者,去涅槃不遠」。9

習觀慧。事實上,止與觀有互相助成的作用。在沒有修止成就以前,也是有散心觀察慧的。那怎麼說先修止呢?在止與觀的修習過程中,一定先修止成就;止成就了,然後才能修觀成就。如定心不成就,那觀慧也是不會成就的。依這個意思,所以說先修止。經中說到止觀,定慧,禪慧,也總是先定而後慧的。這是修習的必然次第。

(2) 〈菩提道次第廣論〉卷14(福智之聲出版社, p.344- p.346; 佛教書局, 民國70年7月, p.377- p.379)

[問:]……觀前修止為何耶?

[答:]如《解深密經》說:若以觀慧而修思擇,最極思擇,乃至未起身心輕安,爾時但是毘鉢舍那相應作意,生輕安已乃名妙觀。故先未得止者,僅以觀慧而修思擇,終不能發身心輕安所有喜樂。若得止已,後以觀慧思擇而修,輕安乃生,故觀須止因,下當廣說。故若非僅由住一境,即以觀慧思擇之力,若能引發輕安之時,乃是成瓣毘鉢舍那。雖緣空性為境,若但由其住一所緣引生輕安,仍未能出修止之法,非此即毘鉢舍那。

·····《解深密經》說要依奢摩他乃修毘鉢舍那。又「依前而生後」說六度 中靜處與般若之次第,及依增上定學而生增上慧學之次第,皆先修止而後 修觀。·····

又此止觀次第,是就新生之時應如是修;若先已生,則無決定次第,亦可先修毘鉢舍那,次修奢摩他。

[問:]何故《集論》說有先得勝觀而未得止,彼應依觀而勤修止耶?

答:此非說未得第一靜慮未到定所攝之止,是說未得第一靜慮三摩地以上之止。此復是說證四諦已,次依此觀而修第一靜慮以上之止。《本地分》云:「又已如實善知從苦至道,然未能得初靜慮等,於此無間住心,更不擇法,是依增上慧而修增上心。」又為便於立言說故,於九住心通說為止,思擇等四通說名觀。然真實止觀如下所說,要生輕安乃可安立。

- 8 〈增支部〉〈四集〉(日譯南傳18, p.276;漢譯南傳20, p.276); 《雜阿含經》卷21(560經)(大正2, 146c20-147a12)。
- 9 (大毘婆沙論) 卷134 (大正27,693b28-29);南傳(法句經)372偈, Dhammapada, p.53; (日譯南傳23, p.75;漢譯南傳26, p.51):「無慧者無定,無定者無慧。具定與智慧,實彼近涅槃。」

#### 四、「定」的異名(p.12-p.13)

說到定,經中的名目不一。在佛功德「十力」<sup>10</sup>的說明中,列舉了 四類:

10 《雜阿含經》卷26(684經):「何等為如來十力?謂:

- (1) 如來處非處如實知,是名如來初力。若成就此力者,如來、應、等正營 得先佛最勝處智,轉於楚輪,於大眾中能師子吼而吼。
- (2) 復次、如來於過去、未來、現在,業法受、因事報如實知,是名第二如 來力。 ……
- (3) 復次、如來、應、等正覺,禪、解脫、三昧、正受,染惡、清淨處淨如 實知,是名如來第三力。……
- (4) 復次、如來知眾生種種諸根差別如實知,是名如來第四力。……
- (5) 復次、如來悉知眾生種種意解如實知,是名第五如來力。……
- (6) 復次、如來悉知世間眾生種種諸界如實知,是名第六如來力。……
- (7) 復次、如來於一切至處道如實知,是名第七如來力。……
- (8) 復次、如來於過去宿命種種事憶念,從一生至百千生,從一劫至百千 劫,我爾時於彼生,如是族,如是姓,如是名,如是食,如是苦樂 覺,如是長壽,如是久住,如是壽分齊,我於彼處死此處生,此處死 彼處生,如是行、如是因,如是方宿命所更,悉如實知,是名第八如 來力。 ……
- (9) 復次、如來以天眼淨過於人眼,見眾生死時、生時,妙色、惡色,下 色、上色,向於惡趣、向於善趣,隨業法受,悉如實知。此眾生身惡 業成就,口、意惡業成就,謗毀賢聖,受邪見業,以是因緣,身壞命 終墮惡趣,生地獄中。此眾生身善行,口、意善行,不謗賢聖,正見 業法受,彼因、彼緣,身壞命終,生善趣天上,悉如實知,是名第九 如來力。 ……
- (10)復次、如來諸漏已盡,無漏心解脫,糕解脫,現法自知身作證:我生已 盡,梵行已立,所作已作,自知不受後有。是名為第十如來力。若此力 成就,如來、應、等正覺得先佛最勝處智,能轉梵輪,於大眾中師子吼 而吼。如此十力,唯如來成就,是名如來與聲聞種種差別。」(大正 2, 186c16-187b5)

另參見印順法師著《成佛之道》(增注本)p.421:「佛有十九德,以降伏魔 外的勝能而安立。十力是: (1)處非處智力, (2)業異熟智力, (3) 靜 應、解脫、等持、等至智力, (4) 根勝劣智力, (5) 種種勝解智力, (6) 種種界智力, (7) 遍趣行智力, (8) 宿住隨念智力, (9) 死生智力, (10) 漏盡智力。

- 1、禪(jhāna),譯義爲靜慮,舊譯作思惟修。是從初禪到四禪的 專稱。
- 2、解脫 (vimokkha),舊譯爲背捨。是八解脫。11
- 3、三摩地——三昧(samādhi),譯義爲等持,定。是空、〔無相、無作〕等三三摩地,有尋有伺〔無尋有伺、無尋無伺〕等三三摩地。三摩地,也是一般定法的通稱。12
- 4、三摩鉢底<sup>13</sup>(samāpatti),譯義爲等至,舊譯作正受。四禪也是等至,如加上四無色處,合名八等至。再加滅盡定(nirodhasamāpatti),名爲九次第(定)等至。這九定,是有向上增進次第的。又如四禪,四無量,四無色定,都是等至,合名十二甘露門。

這四種名義不同,都含有多種層次或不同類的定法。

此外,如三摩呬多<sup>14</sup>(samāhita)譯義爲等引;心一境性<sup>15</sup>(cittaekaggata);心(citta);住(vihāra),也都是定的一名(都沒有組成一類一類的)。

#### 五、「四禪」是最原始、最根本的定法(p.13-p.14)

佛教所說的種種定法,多數是依觀想成就而得名的。其中,最原始最 根本的定法,應該是四種禪,理由是:

有關佛十力,參見:《大品般若經》卷24,〈四攝品第78〉(大正8,395a10-18);《大智度論》卷24(大正25,235c22-236a13)。

<sup>11</sup> 八解脫:一、內有色想外觀色解脫;二、內無色想,外觀色解脫;三、淨身作 證具足住解脫;四、空無邊處解脫;五、識無邊處解脫;六、無所有處解脫; 七、非想非非想處解脫;八、滅受想定解脫。(參見《長阿含經》卷9(10 經),大正1,56a14-19)

<sup>12</sup> 三昧:平等持心、內心保持平衡的狀態。涵蓋範圍極廣:欲界定、未到定、四 禪、四無色定、滅盡定、般舟三昧、首楞嚴三昧等均可稱爲三昧。

<sup>13</sup> 三摩鉢底;是從平等持心而到達定境,多用於四無色定及滅盡定或九次第定。

<sup>14</sup> 三摩哂多:漢譯:「等引」。平等引發或引發平等,依定力引生身心安和平等之意。

<sup>15</sup> 心一境性:將心置於一處,使精神統一。

- (一) 佛是依第四禪而成正覺的,也是從第四禪出而後入涅槃的 16;在家 時出外觀耕,也有在樹下入禪的傳說。17
- (二)依經文的解說,在所有各種道品中,正定是四禪<sup>18</sup>;定覺支是四禪<sup>19</sup>; 定根是四禪20;定力也是四禪21。
- (三)四禪是心的安定,與身——生理的呼吸等密切相關。在禪的修習中 ,以心力達成身心的安定,也以身息來助成內心的安定、寂靜。次 第進修,達到最融和最寂靜的境地。禪的修學,以「離五欲及〔五 蓋22等) 惡不善法」爲前提,與煩惱的解脫(空)相應,不是世俗 那樣,以修精鍊氣爲目的。從修行的過程來說,初禪語言滅而輕安 (passaddhi),二禪尋伺滅而輕安,三禪喜滅而輕安,四禪(樂滅) 入出息滅而輕安 23,達到世間法中,身心輕安,最寂靜的

<sup>16</sup> 參見《大智度論》卷7:「有人言:……一切諸佛於第四禪中,行見諦道得阿 那含,即時十八心中得佛道;在第四禪中捨壽,於第四禪中起入無餘涅槃。」 (大正25,111c9-13)

讚》卷1(大正4,8c)。

<sup>18</sup> 參閱《相應部》(45)〈道相應〉(日譯南傳16上,p.153-p.154;漢譯南傳 17, p.128); (中部) (141) (諦分別經) (日譯南傳11下, p.355; 漢譯南 傅12, p.264)。

<sup>19</sup> 參閱 (雜阿含經) 卷27 (715經) (大正2,193al-3):「何等為定覺分食?謂 有四禪思惟,未生定覺分令生起,已生定覺分重生令增廣,是名定覺分食。」

<sup>20</sup> 參閱《相應部》(48) 〈根相應〉(日譯南傳16下,p.10;漢譯南傳18,p.9p.10); 《雜阿含經》卷26(655經)(大正2,183b26-184a2):「爾時,世 尊告諸比丘:有五根,何等為五?謂信根、精進根、念根、定根、戆根。信根 者,當知是四不壞淨;精進根者,當知是四正斷;念根者,當知是四念處; 定根者,當知是四禪;慧根者,當知是四聖諦。」

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> 參閱《雜阿含經》卷26(675經)(大正2,185c11-13);《雜阿含經》卷 26 (691經) (大正2·188a22-28); (雜阿含經) 卷26 (697經) (大正 2,188c11-16); (增支部) (五集) (日譯南傳19,p.15-p.16;漢譯南傳 21 · p.14) ·

<sup>22</sup> 五蓋: 貪欲、瞋恚、睡眠、掉悔、疑。

<sup>23(1) 《</sup>相應部》(36)〈受相應〉:「比丘!余亦次第說諸行之滅盡。遠違初 禪者,言語滅;遠達第二禪者,尋伺滅;遠達第三禪者,喜滅;遠達第四

境地。四禪有禪支24功德,不是其他定法所能及的。

(四) 許多經典說到,「得四禪」而後漏盡解脫:在戒、定、慧的修行解 脫次第中,如《中部》(三八)〈愛盡大經〉<sup>25</sup>,(三九)〈馬邑大 經〉<sup>26</sup>,(五一)〈迦尼達拉經〉<sup>27</sup>,(五三)〈有學經〉<sup>28</sup>,(七 六)〈薩尼達迦經〉<sup>29</sup>,(一一二)〈六淨經〉<sup>30</sup>,(一二五)〈調

禪者,入息出息滅;遠達空無邊處者,色想滅;遠達議無邊處者,空無邊處想滅;遠達無所有處者,誠無邊處想滅;遠達非想非非想處者,無所有處想滅;遠達想受滅者,想與受滅。漏盡之比丘,貪欲滅,瞋恚滅,愚臟滅。依此,比丘!余乃次第說諸行之止息。遠違初禪者,言語止息;逮達第二禪者,尊何止息……遠達想受滅者,想受止息。漏盡之比丘,貪欲止息,瞋恚止息,愚癡止息。比丘!此等之六者,是輕安。遠違初禪者,言語輕安;遠達第二禪者,奪何輕安;遠達第三禪者,喜輕安;遠達第四禪者,入息出息輕安;遠達想受滅者,想與受輕安。漏盡之比丘,是貪欲輕安,瞋恚輕安,愚癡輕安也。」(日譯兩傳15,p.336-p.337;漢譯兩傳16,p.217-p.218)

(2) 《雜阿含經》卷17(474經):

佛告阿難:「初禪正受時,言語止息;二禪正受時,覺、觀止息;三禪正受時,喜心止息;四禪正受時,出、入息止息;空入處正受時,色想止息;識入處正受時,空入處想止息;無所有入處正受時,識入處想止息; 非想非想入處正受時,無所有入處想止息;想受滅正受時,想、受止息:是名漸次諸行止息」。(大正2,121b10-16)

#### 24 四禪之禪支:

- (一)初禪五支:1.尋(覺) 2.伺(觀) 3.喜 4.樂 5.一心 ...... 離生喜樂地
- (二) 二禪四支:1.內淨2.真3.樂4.一心 ……… 定生真樂地
- (三)三禪五支:1.行捨2.正念3.正慧(方便)4.身樂5.一心 … 離喜妙樂地
- 25 參閱漢譯南傳 9, p.362。
- 26 參閱漢譯南傳 9,p.370-p.372。
- 27 參閱漢譯南傳 10 · p.84-p.85 。
- 28 參閱漢譯南傳 10, p.97。
- <sup>29</sup> 參閱漢譯南傳 10, p.315。
- 30 參閱漢譯南傳 12, p.13-p.14。

御地經〉31;《中阿含經》(六五)〈烏鳥喻經〉32,(八〇)〈迦 絲那經〉33, (一四四)〈算數目揵連經〉34。這些經一致的說: 「得四禪」而後漏盡解脫。或說具三明,或說得六通,主要是盡漏的 明藝。

依此四點,在解脫道中,四禪是佛說定法的根本,這應該是無可懷疑的!

#### 六、「禁」(般若)是解脫道的先導,亦是解脫道的主體(p.14)

- (一) 說到慧,就是般若(paññā)。般若是解脫道的先導,也是解脫道的 主體;沒有般若,是不可能解脫生死的。如經說:「我說知見能得 漏盡,非不知見」;「我不說一法不知不識,而得究竟苦邊。」35
- (二)「如實知見」在解脫道中,是必要而又優先的,所以說:「此五 根,一切皆為慧根所攝受。譬如堂閣眾材,棟為其首,皆依於棟, 以攝持故。,36

又 《相應部經典六》 〈諦相應〉 (日譯南傳16下,p.360;漢譯南傳 18, p.331); 《雜阿含經》 袋 8 (225經): 「爾時,世尊告諸比丘:我不說 一法不知、不斷而究竟苦邊。云何不說一法不知、不斷而究竟苦邊?謂不說眼 不知、不斷而究竟苦邊。若色、眼識、眼觸、眼觸因緣生受,內覺若苦、若 樂、不苦不樂,彼一切不說不知、不斷而究竟苦邊,耳、鼻、舌、身、意亦復 如是。」(大正2,55b22-30)

36 參閱 (雜阿含經) 卷26 (654經):「爾時,世尊告諸比丘:有五根。何等為 五?謂信根、精進根、念根、定根、葉根。此五根,一切皆為葉根所攝受。嬖 如堂閣眾材,棟為其首,皆依於棟,以攝持故。如是五根,慧為其首,以攝持 故。」(大正2,183b18-24)

《相應部》(48) (根相應) (日譯南傳 16下, p.57)。

<sup>31</sup> 參閱漢譯南傳 12, p.124。

<sup>32 《</sup>中阿含經》卷13 (65經) 〈鳥鳥喻經〉(大正 1,508b19-27)。

<sup>33 (</sup>中阿含經) 卷19 (80經) 〈長壽王品〉〈迦絺那經〉(大正 1,553a29-b6)。

<sup>34 (</sup>中阿含經) 卷35 (144經) 〈算數目揵連經〉(大正 1,652c8-13)。

<sup>35</sup> 參閱《相應部》(12) 〈因緣相應〉:「「爾時,世尊曰: ]諸比丘!我依知、 見說漏之滅盡,非不知、不見而說。諸比丘!如何知、如何見為漏之滅盡耶? 色如是如是,色之集如是如是,色之滅如是如是;受如是如是……想如是如 是;行如是如是; 識如是如是, ……諸比丘! 如是知、如是見, 為漏之滅盡。 諸比丘!滅盡之時,我說於滅之智為有緣而非無緣。」〔日譯南傳 13, p.42; 漢譯南傳14, p.34)

#### 七、「慧」之異名 (p.14)

與「慧」有關的名詞,經中所說的極多,如:

- 1、八正道中的正見(sammāditthi)。
- 2、八正道中的正思惟(sammāsankappa)。
- 3、七菩提分中的擇法(dhammavicaya)。
- 4、四神足中的觀<sup>37</sup> (vīmamsā)。
- 5、觀 (vipassanā)。
- 6、隨觀 (anupassanā)。
- 7、知 (aññā)。
- 8、 見 (ditthi)。
- 9、智(ñāṇa)等。

<sup>37(1) (</sup>長阿含經)卷5:「如來善能分別說四神足。何等謂四?一者欲定滅行成就修習神足。二者精進定滅行成就修習神足。三者意定滅行成就修習神足。四者思惟定滅行成就修習神足。」(大正1,36a7-11)

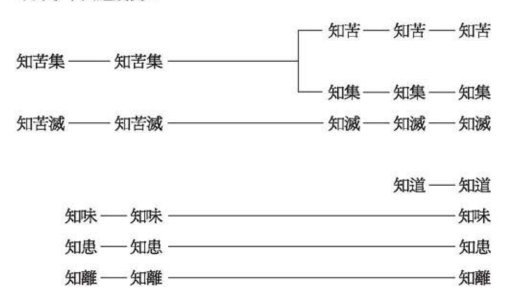
<sup>(2) (</sup>法蘊足論)卷5:「觀三摩地勝行成就神足者,云何觀,云何三摩地, 云何勝,云何勝行,而名觀三摩地勝行成就神足耶?此中觀者,謂依出家 遠離所生善法所起,於法簡擇,極簡擇,最極簡擇,解了,等了,近了, 機點通達,審察聽數,覺明慧行,毘鉢舍那,是名觀。三摩地者,謂觀增 上所起,心住等住,近住安住,不散不亂,攝止等持,心一境性,是名三 摩地。勝者,謂觀增上所起八支聖道,是名勝。勝行者,謂有茲芻,依過 去觀,得三摩地,是謂觀三摩地。彼成就觀三摩地已,為令已生惡不善法 斷故,起欲廣說乃至,為令已生善法堅住,乃至持心,彼所有欲若勤若 信,乃至若捨,是名勝行。即此勝行,及前所說觀三摩地,總名觀三摩地 勝行成就神足。」(大正26,474c12-26)

<sup>(3) 《</sup>瑜伽師地論》卷29:「若於能順惡不善法,作意思惟為不如理,復於能順所有善法,作意思惟以為如理,如是遠離彼諸纏故,及能生起諸纏對治定為上首諸善法故,能令所有惡不善法皆不現行。便自思惟,我今為有現有惡不善法不覺知耶?為無現無惡不善法不覺知耶?我令應當遍審觀察,彼由觀察作意增上力故,自正觀察斷與未斷,正審思察住一境念,即由如是多安住故,能正觸證心一境性,由是因緣離增上慢,如實自知我唯於纏心得解脫,未於一切一切隨眠心得解脫,我唯獲得及已修習諸纏對治定為上首所有善法,而未獲得及未修習隨眠對治,是名觀增上力所得三摩地。」(大正30,443c15-28)

表示證智方面的,如說:「如實知,見,明,覺,悟,慧,無間等(現 觀),是名為明」。38

#### 八、如實知「緣起」與「四諦」而得解脫(p.14-p.15)

- (一)經中處處說到,先以如實知,然後厭(離),離欲,滅而得解脫。
- (二)到底如實知些什麼?那些是應該如實知的?將種種經說統攝起來, 不外乎下面這幾例:



- (三)在(以正見爲首的)正道的修習中,應知生死苦的所以集起,生死 苦的可以滅盡,也就是知緣起的「如是純大苦聚集」,「如是純大 苦聚滅」。
- (四) 苦是什麼?是生死法,是五蘊,是眼等六處,或是六界,總之,是 有情當前的身心自體,經中每一一的作分別說明。
- (五)如依世俗來說,世間是有苦有樂的。《雜阿含經》說:「世尊說苦

<sup>38 《</sup>雜阿含繆》 祭9 (251繆):「云何為明? 会利弗言:所謂為知,知者是明。 為何所知?謂眼無常,眼無常如實知。眼生滅法,眼生滅法如實知。耳、鼻、 舌、身、意亦復如是。尊者摩訶拘絺羅,於此六觸入處如實知、見、明、覺、 悟、慧、無間等,是名為明。」(大正2,60c7-12)

樂從緣起生」<sup>39</sup>;又說:「我論因說因」<sup>40</sup>。佛對苦、樂、非苦非樂,而實「諸受皆苦」的生死現實,總是依因緣來說明的。佛常說:「離於二邊,處中說法」(或譯作「離是二邊說中道」),就是緣起(不一定是十二支)的苦集與苦滅。

(六)苦、集,如分別來說,那末苦是身心苦聚;造成苦聚的原因名爲 集。如再加修行的道,就是苦,苦之集,苦之滅,至苦滅之道—— 簡稱苦、集、滅、道四諦了。

所以知緣起與知四諦,不過說明的小小不同而已。41

<sup>39 《</sup>雜阿含經》卷 14 (343經):「時,諸外道出家問尊者浮彌:苦樂自作耶?尊者浮彌答言:諸外道出家說苦樂自作者,世尊說言:此是無記。復問,苦樂他作耶?答言:苦樂他作者,世尊說言:此是無記。復問,苦樂自他作耶?答言:苦樂自他作者,世尊說言:此是無記。復問,苦樂非自非他無因作耶?答言:苦樂非自非他無因作者,世尊說言:此是無記。諸外道出家復問:……今沙門瞿曇說苦樂云何生?尊者浮彌答言:諸外道出家,世尊說苦、樂從緣起生。」(大正 2,93c2-14)

<sup>《</sup>相應部》(12) 〈因緣相應〉(日譯南傳13, p.55;漢譯南傳14, p.43-p.44)。

<sup>40 《</sup>雜阿含經》卷 2 (53經):「佛告婆羅門:我論因、說因。又白佛言:云何論因?云何說因?佛告婆羅門:有因有緣集世間,有因有緣世間集;有因有緣滅世間,有因有緣世間滅。婆羅門白佛言:世尊!云何為有因有緣集世間?有因有緣世間集?佛告婆羅門:愚癡無聞凡夫色集、色滅、色味、色惠、色離,不如實知。不如實知故,愛樂於色、讚歎於色,染著心住,彼於色愛樂故取,取緣有,有緣生,生緣老、死、憂、悲、惱苦,是則大苦聚集,受、想、行、誠亦復如是,婆羅門!是名有因有緣集世間,有因有緣世間集。

婆羅門白佛言:云何為有因有緣滅世間?有因有緣世間滅?佛告婆羅門:多聞聖弟子於色集、色滅、色味、色惠、色離如實知。如實知已,於彼色不愛樂、不讚歎、不樂著、不留住。不愛樂、不留住故,色愛則滅,愛滅則取滅,取滅則有滅,有滅則生滅,生滅則老、死、憂、悲、惱苦滅,受、想、行、識亦復如是。婆羅門!是名有因有緣滅世間,是名有因有緣世間滅。婆羅門!是名論因,是名說因。」(大正2,12c21-13a12)。

<sup>41</sup> 印順法師著《成佛之道》(增注本)p.219-p.220:「出世的解脫道,是以緣起及四諦法門為綱要的。所以說到正見,除知緣起的集、滅外,還有四諦的正見,這是經中特別重視的。

正見流轉還滅的<u>緣起法</u>,是依因而起,依因而滅的正見。但這不是空洞的因果 觀,有空觀,而是無明緣行等的依緣而有,無明滅就行滅等的依緣而無。因果

#### 九、知味、知患、知離,是「苦集」與「苦滅」的又一說明(p.15-p.16)

- (一)世間,不只是憂苦的,也有可喜可樂的一面,所以苦受以外有樂 受。由於是可喜樂的,所以會心生味著,這是知味。
- (二)世間的憂苦是可厭的,可喜可樂而心生味著的,也不能一直保持下 去,終於要變壞,可味著的存有可厭的過患可能,而一定要到來 的,這是知思。
- (三) 苦是可厭的,喜樂的也有過患,世間是這樣的相續不已,真是無可 奈何!然而這是可以超脫出離的,因爲生死世間,是「此有故彼 有,此生故彼生」的,也就會「此無故彼無,此滅故彼滅」的。所 以,如知其集因而予以除去,也就因無果無了。出離生死苦是可能 的,是知離。

知味、知患、知離,是「苦集」與「苦滅」的又一說明。綜合起來說 明的,是七處善知,如《七處三觀經》說42。

相依的必然性,從中道的立場,如幻假有緣起觀中,正確的體見他,深入到離 惑證真的聖境。

四諦,也是因果的:苦由集而生,滅依道而證,這是世間與出世間兩重因果。 觀察的對象,還是現實苦迫的人生。從苦而觀到集〔如從老死而觀到愛取為 緣,到無明為緣一樣),然後覺了到集滅則苦滅的滅諦(如知道無明滅則行 滅……老死滅一樣)。但怎能斷集而證滅呢?這就是修道了。道是證滅的因, 也是達成集苦滅的對治。

這樣,知四諦與知緣起,並非是不相關的(十二緣起也可以作四諦觀,如老 死,老死集,老死滅,滅老死之道,經中說為四十四智)。所以錄起正見,也 即是知四諦慧。不過在說明上,緣起法門著重於豎的系列說明,四諦著重於橫 的分類而已。」

42 (雜阿含經) 卷2 (42經) (大正2,10a4-c18):

如是我闡,一時佛住舍衞國祇樹給孤獨園。爾時,世尊告諸比丘:有七處善, 三種觀義。盡於此法得漏盡、得無漏、心解脫、慧解脫。現法自知身作證具足 住,我生已盡, 焚行已立, 所作已作, 自知不受後有。

云何比丘七處善?比丘如實知色、色集、色滅、色滅道跡、色味、色患、色 離,如實知。如是受、想、行、識、識集、識滅、識滅道跡、識味、識惠、識 離,如實知。

云何色如實知?諸所有色,一切四大及四大造色,是名為色,如是色,如實 知。

#### 十、知苦(遍知苦)、斷集、證滅、修道(p.16)

四諦等都是應該如實知的,而苦諦又應該遍知,如《雜阿含經》卷 15說:

「於苦聖諦當知當解,於苦集聖諦當知當斷,於苦滅聖諦當知當證, 於苦滅道跡聖諦當知當修。」(大正2,104b)

四諦都應該知,而苦諦更應該解。參照《相應部》及《瑜伽師地論》,知道「解」是「遍知」的異譯 <sup>43</sup>。遍知苦,斷苦集,現證苦滅,修習苦滅道;這就是在正道的修習中,遍知苦、斷集而證滅,達成了解脫生死的目的。

云何色集如實知?愛喜是名色集,如是色集如實知。

云何色滅如實知? 愛喜滅是名色滅,如是色滅如實知。

云何色滅道跡如實知?謂八聖道:正見、正志、正語、正業、正命、正方便、 正念、正定,是名色滅道跡,如是色滅道跡如實知。

云何色味如實知?謂色因緣生喜樂,是名色味,如是色味如實知。

云何色患如實知?若色無常、苦、變易法,是名色惠,如是色惠如實知。

云何色離如實知?謂於色調伏欲貪,斷欲貪,越欲貪,是名色離,如是色離如 實知。……

比丘!是名七處姜。

<u>云何三種觀義?比丘!若於空閑、樹下、露地,觀察陰、界、入,正方便思惟</u> 其義,是名比丘三種觀義。

是名比丘七處善、三種觀義。

盡於此法得漏盡、得無漏、心解脫、慧解脫,現法自知作證具足住,我生已盡,梵行已立,所作已作,自知不受後有。佛說此經已,諸比丘開佛所說,歡喜奉行。

43 參閱《相應部》(56)《諦相應》(日譯南傳16下,p.341;漢譯南傳18,p.312):「諸比丘!苦聖諦者,即是此,於先前未聞之法,我眼生、智生、慧生、明生、光明生。諸比丘!應對此苦聖諦遍知……乃至……已遍知,於先前未聞之法,我眼生,智生、慧生、明生、光明生。」

《瑜伽師地論》卷95〈攝事分〉:「第二轉者:謂是有學以其妙慧,如實通達我當於後猶有所作,應當遍知未知苦諦,應當永斷未斷集諦,應當作證未證滅諦,應當修習未修道諦,如是亦有四種行相。如前應知。」(大正30,843b14-18)

### 十一、觀察「無常、苦、(空)、無我」而得解脫(p.16-p.18)

- (一)解脫道從「知苦」著手44。知苦,是知五蘊、六處,一切有漏法, 應怎樣的如實觀察呢?經中所說的,主要是:
  - 1.無常 苦 無我
  - 無我我所 45 2.無常 苦
  - 3.無常 苦 空 無我
- (二)無常;苦;無我,或說無我我所。觀察無常、苦、無我(我所)而 得解脫,是《相應部》及《雜阿含經》所常見的。南傳佛教所傳宏 的,著重於此。
- (三)說一切有部用無常、苦、空、無我義 46,也是《阿含經》所共說

如《雜阿含經》說:「如病,如癰,如刺,如殺;無常,苦,空, 非我」47。

<sup>44</sup> 遍知,是知而能斷的,所以古立「智遍知」、「斷遍知」——二遍知。

<sup>45</sup> 無我我所,《雜阿含經》每作三句:非是我,非異我,非相在(如色在我中, 我在色中);〈相應部〉也作三句:非我所,非我,非我的我。 參閱《雜阿含經》卷2(33經):「爾時,世尊告諸比丘:色非是我,若色是 我者,不應於色病、苦生,亦不應於色,欲令如是、不令如是。以色無我故, 於色有病、有苦生。亦得於色欲令如是,不令如是,受、想、行、識亦復如 是。比丘!於意云何?色為是常?為無常耶?比丘白佛;無常。世尊!比丘, 若無常者,是苦不?比丘白佛:是苦,世尊!若無常、苦,是變易法,多聞聖 弟子於中寧見有我、異我、相在不?比丘白儒:不也,世尊!受、想、行、誠 亦復如是。」(大正2,7b21-7c3)

<sup>46</sup> 說一切有部於苦諦立四行相:無常、苦、空、無我。

<sup>47</sup> 參閱 (雜阿含經) 卷 10 (259經):「時,摩訶拘絺羅問舍利弗言:若比丘未 得無間等法,欲求無間等法,云何方便求?思惟何等法?舍利弗言:若比丘未 得無間等法,欲求無間等法,精勤思惟:五受陰為病、為癱、為刺、為殺、無 常、苦、空、非我。所以者何?是所應處故,若比丘於此五受陰精勤思惟,得 須陀洹果證。」(大正2,65b11-17)

- (四)《相應部》作:「無常; 苦,疾、癰,刺、痛,病,他(或譯為「敵」),壞;空;無我」<sup>48</sup>。 《中部》與《增支部》,也有同樣的文句<sup>49</sup>。在「無常」與「空」中間,所有苦,病,癰,刺,痛,疾,敵,壞,都是表示「苦」的。所以《相應部》將癰等列於苦下,《雜阿含經》別列癰等於前,雖次第不同,而「無常,苦,空,無我」的實質,並沒有差別。
- (五)無常,苦,無我(我所);無常,苦,空,無我,都是《雜阿含經》與《相應部》所說的;不過部派間所取不同,解說也小小差別,成爲部派佛教的不同特色。
- (六)無常的,所以是苦的;無常苦變易法,所以是無我我所的。 無我我所是空的要義,廣義是離一切煩惱的空寂。 空與無我的聯合,只表示無我與無我所;無我我所是空的狹義。 所以我曾說:「佛法的初義,似乎只有無常、苦、無我三句。把空加上成為(苦諦的)四行相,似乎加上了空義,而實是把空說小了」。50

細勘經文,《雜阿含》第一經(大正2,1a),漢譯雖分為無常、苦、空、無我四經,而巴利文卻只有三經;如第一二一四經的四句,現存大藏經裡的別譯《雜阿含》,也只說「無常無有樂,並及無我法」,沒有空的一句。直到後來的《大般涅槃經》,還說涅槃的常、樂、我,是對治無常、苦、無我「三修比丘」的。所以,佛法的初義,似乎只有無常、苦、無我三句。把空加上成為四行相,似乎加上了「空」義,而實是把空說小了。這因為,照《雜阿含》其他的經文看來,空是總相義,是成立無常、苦、無我的原則,如二六五經云:「諦觀思惟分別時,無所有,無牢,無實,無有堅固,如病如癱,如刺如殺,無常、苦、空、非我。」(大正2,68c14-16)又二七三經云:「空諸行;常恆住不變易法空,無我我所。」(大正2,72c14-15)這都先空而後無常、

<sup>48</sup> 參閱《相應部》(二二)〈蘊相應〉(日譯南傳14,p.262;漢譯南傳15,p.240):「阿羅漢應如理作意:此五取蘊是無常、苦、病、應、刺、痛、病、他、壞、空、無我。」

<sup>49</sup> 参閱《中部》(六四)〈摩羅迦大經〉(日譯南傳 10, p.237-p.238;漢譯南傳 10, p.200);增支部》〈四集〉(日譯南傳 18, p.226;漢譯南傳 20, p.215)。

<sup>50</sup> 參閱印順法師著〈性空學探源〉p.33-p.34:

(七)無常故苦,無常苦故無我無我所,就是空,這是解脫的不二門。古 人依無常,苦,無我,立三解脫門51,可見「空」在定慧修證中的 重要了!

苦、無我;空的是總一切的「諸行」;空是貫穿了常與我我所。以總相義的空 來否定常,及我、我所,指出常、我、我所的不可得。依這見地,不但我空、 我所空,無常也是空。

《解脫道論》,是屬於赤銅鍱部的。所說的三解脫,如《解脫道論》卷12(大 正32,459b-c) 說:「問:云何以觀見成於種種道?答:已(以)觀見無常, 成無相解脫。以觀見苦,成無作(即無願)解脫。以觀見無我,成空解脫」。 三解脫,約從煩惱得解脫說。觀無常而成無相解脫;觀苦而成無作解脫;觀無 我而成空解脫,無我是空義。以無常、苦、無我來分別三解脫,實不如以三法 印---無常明無願,無我明空,涅槃明無相來得妥切!

<sup>51</sup> 印順法師著《空之探究》p.109:

# 第一章《阿含》——空與解脫道 第三節 空與心解脫 (p.20~p.23)

釋厚觀 (2004.3.24)

### 一、隨觀想的不同而成爲種種的定法(p.20)

在定慧的修習中,所有的方便不一,隨觀想的不同,修習成就,成為種種的定法;這不是偏於定,而是從定得名<sup>1</sup>。在佛教界類集、分別的學風(本於佛說,經弟子們的發展,成爲阿毘達磨)中,多方面傳出定法,或經過論辯,然後成爲定論。

修證者所傳的內容,不但名稱不一,即使名稱相同的,含義也有淺有深<sup>2</sup>。因爲這些名稱,絕大多數是世俗固有的名詞,「空」也不例外;隨俗立名,加上宏傳者的程度參差,意義也就難以一致了。這是理解種種定法所必要注意的。

三昧是定,然在《阿含經》中,三昧每隨觀慧的內容立名,如「空三昧」、「無相三昧」、「無願三昧」——三三昧,或稱三解脫門。在修證上,三三昧是極重要的定門。《雜阿含經》中,質多長者說:四種三昧——「無量心三昧」、「無相心三昧」、「無所有心三昧」、「空心三昧」,約空無我我所說,可說是同一的。《大智度論》說:三三昧同緣一實相;三法印即是一實相,可說就是這一解說的引申。三三昧與四種三昧,都是隨觀慧的內容立名的。

無相定,依修行者的用心不同,淺深不一;與成為定論的非想非非想處,滅盡定,無想定,都有關係,所以內容比較複雜。《大毘婆沙論》卷104說:「謂無相聲,說多種義:或於空三摩地說無相聲,如是或於見道,或於不動心解脫,或於非想非非想處,或即於無相三摩地說無相聲。」(大正27,541b6-9)

(2) 印順法師著《空之探究》p.44:「無相心三昧,是有淺深的:淺的還可能會 退墮;深的是見滅得道,成為聖者;最究竟的,當然是一切煩惱空,阿羅 漢的不動心解脫了。」

<sup>1</sup> 印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.1216:

<sup>2(1)</sup> 印順法師著《空之探究》p.35:

二、與「空」有密切關係的定法:四種心三昧(四種心解脫)(p.20-21) 與空有密切關係的定法,主要是四種心三昧,《相應部》作心解脫。

#### (一) 《雜阿含經》卷 21(567經):

如是我聞:一時,佛住蕃羅聚落蕃羅林精舍,與眾多上座比丘俱。 時有質多羅長者,詣諸上座比丘所,稽首禮足,退坐一面。時諸上 座比丘,為質多羅長者種種說法,示教、照喜;示教、照喜已,默 然住。時質多羅長者,詣尊者那伽達多比丘所,稽首禮足,退坐 一面。

尊者那伽達多告質多羅長者:「有無量心三昧,無相心三昧,無所 有心三昧,空心三昧。云何長者!此法為種種義故種種名?為一義 有種種名?

質多羅長者問尊者那伽達多:「此諸三昧,為世尊所說,為尊者自 意說耶」?尊者那伽達多答言:「此世尊所說。」

質多羅長者語尊者那伽達多:「聽我小思惟此義,然後當答。」須 **史思惟已,語尊者那伽達多:「有法,種種義、種種句、種種味3**; 有法,一義,種種味。」

復問長者:「云何有法,種種義、種種句、種種味?」

長者答言:「無量三昧者,謂聖弟子心與慈俱,無怨、無憎、無 惠,寬弘重心,無量修習普緣,一方充滿,如是二方、三方、四 方、上下,一切世間心與燕俱,無怨、無憎、無杰,寬弘重心,無 量修習,充滿諸方一切世間普緣住,是名無量三昧。

云何為無相三昧?謂聖弟子於一切相不念,無相心三昧身作證,是 名無相心三昧。

云何無所有心三昧?謂聖弟子度一切無量識入處,無所有、無所有 心住,是名無所有心三昧。

云何空三昧?謂聖弟子世間空,世間空如實觀察常住、不變易,非

<sup>3</sup> 印順法師著《空之探究》p.22:「味」是「名」的舊譯。

我、非我所,是名空心三昧。是名為法種種義、種種句、種種 味。」

復問長者:「云何法一義、種種味?」

答言:「尊者!謂貪(者是)有量,(恚、癡者是有量),若無諍者第一無量。

謂貪者是有相,患、癡者是有相,無諍者是無相。

貪者是所有,恚、癡者是所有,無諍者是無所有。

復次、無諍者空於貪,空於惠、癡,空常住、不變易,空非我、非 我所。是名法一義、種種味。」

尊者那伽達多問言:「云何長者!此義汝先所聞耶?」

答言:「尊者!不聞。」復告長者:「汝得大利,於甚深佛法,現 聖慧眼得入。」

質多羅長者聞尊者那伽達多所說,歡喜隨喜,作禮而去。(大正 2,149c6-150a16)

從那伽達多(Nāgadatta)與質多羅(Citra)的問答,可見當時所傳的定法,有些是佛說的,有些是弟子們傳授時自立名目的。這四種心三昧(或心解脫),那時也還沒有達到眾所周知的程度,所以有此問答。

- (二)與此相當的《相應部》經,問答者是牛達多(Godatta)與質多 (Citta)長者<sup>4</sup>。
- (三)編入《中部》(四三)〈有明大經〉,是舍利弗爲大拘絺羅說的5。
- (四)依《相應部》,四種心解脫是:
  - 1、無量心解脫。
  - 2、無所有心解脫。

尊者牛達多言坐於一方之質多居士曰:「居士!此無量心解脫,無所有心解脫,空心解脫,無相心解脫,此等諸法是意義有別?抑名辭有別耶?或意義為一,唯名辭有別耶?……。」(日譯南傳 15·p.450-p.452;漢譯南傳 16·p.374-p.376)

<sup>4 《</sup>相應部》(41) 〈質多相應〉:

<sup>5 (</sup>中部) (43) (有明大經) (日譯南傳10·p.11-p.22;漢譯南傳10·p.12-p.18),與《中阿含經》(211) (大拘絺羅經) (大正 1,461b-464 b) 相當,但《中阿含經》沒有這部分問答。

- 3、空心解脫。
- 4、無相心解脫。

### 三、四種心解脫之異同(p.21)

這四種心解脫,到底是文異義異,還是文異義同呢?依質多長者的見 解,可從兩方面說。

- (一) 名稱不同, 意義也就不同:
  - 1、無量心解脫:是慈、悲、喜、捨——四無量定。
  - 2、無所有心解脫:是四無色中的無所有處定。
  - 3、空心解脫:是思惟我我所空。
  - 4、無相心解脫:是一切相不作意,得無相心三昧。6
- (二)名稱雖然不同,而意義可說是一致的。
  - 1、這是說: 貪、瞋、癡 (代表了一切煩惱) 是量的因 $^7$  (pamānakarana), 湯盡比丘所得無量心解脫中,不動心解脫最爲第一;不 動心解脫是貪空、瞋空、癡空、貪、瞋、癡空即超越於限量,是漏 盡比丘的究竟解脫(不動阿羅漢)。
  - 2、同樣的意義,食、瞋、癡是障礙,食、瞋、癡空即超越於所有<sup>8</sup>, 不動心解脫是無所有心解脫中最上的。

無相心三昧,依質多羅長者所說,是「一切相不念(作意)」而修成的三昧。 作意,或譯思惟,念,憶念。不作意一切相的無相心三昧,是有淺深的。究竟 的無相,如《雜阿含經》卷 45 說:「修習於無相,滅除憍慢使,得慢無間等, 究竟於苦邊。」(大正 2,331b)

- 7量(巴利文:pamāṇa;梵文:pramāṇa):有分量、數量、形量、稱量、度量、 限度、容量、標準、正確的認識方法……等義。印順法師著〈空之探究〉 p.27:「量是依局限性而來的,如觀一切眾生而超越限量心,不起自他的分 別,就與無我我所的空慧相應。質多羅長者以為:無量心解脫中最上的,是空 於貪、瞋、癡的不動心解脫,空就是無量。」
- 8(1)《瑜伽師地論》卷87說:「又能制伏四外繋所攝貪、瞋、癡三種所有:謂 貪欲身繫,攝貪所有;瞋恚身繫,攝瞋所有;餘二身繁,攝癡所有。當知 此中極鄙穢義,是所有義。」(大正30,792a5-8)
  - (2)四身繫,參見《阿毘達磨集異門足論》卷8: 「四身繁者:一貪身繫,二釀身繫,三戒禁取身繫,四此實執取身繫。

<sup>6</sup> 印順法師著《空之探究》p.36:

- 3、貪、瞋、癡是相的因<sup>9</sup>(nimitta-karaṇa),貪、瞋、癡空即超越於相,不動心解脫是無相心解脫中最上的。
- 4、經中說無量、無所有、無相,卻沒有說到空心解脫,這因爲空於貪、 瞋、癡的不動心解脫,就是空心解脫的別名。
- ※從文異而義同來說,無量心解脫,無所有心解脫,無相心解脫,達到 究竟處,與空心解脫——不動心解脫,平等平等。依觀想的方便不 同,有四種心解脫的名目,而從空一切煩惱來說,這是一致的目標, 如萬流入海,都是鹹味那樣。

### 四、比較〈雜阿含經〉567經與〈相應部〉之異同(p.22)

《雜阿含經》的四種心三昧,從<u>名稱不同而意義也不同</u>來說,與《相應部》所說是一致的。但從<u>名稱不同而意義相同</u>來說,《雜阿含經》的 文句,與《相應部》有些出入。

云何貪身繁?答:貪者,謂於欲境諸貪等貪,廣說乃至貪類貪生,是名為貪。身繁者,謂此貪未斷未遍知,於彼彼有情彼彼身,彼彼聚彼彼所得,自體為因為緣繁等,繫各別繫相連相續方得久住。……是名身繫。……云何瞋身繁?答:瞋者,謂於有情欲為損害,廣說乃至現為過患,是名為瞋。身繫者如前說。

云何戒禁取身繫?答:戒禁取及身繫,俱如前說。

云何此實執取身繁?答:此實執取者,謂或有執我及世間常,此實,餘癡妄。或復有執我及世間無常,此實,餘癡妄。或復有執我及世間亦常亦無常,此實,餘癡妄。或復有執我及世間非常非無常,此實,餘癡妄。或復有執我及世間無邊,此實,餘癡妄。或復有執我及世間無邊,此實,餘癡妄。或復有執我及世間非有邊非無邊,此實,餘癡妄。或復有執命者即身,此實,餘癡妄。或復有執如來死後有,此實,餘癡妄。或復有執如來死後亦有亦非有,此實,餘癡妄。或復有執如來死後亦有亦非有,此實,餘癡妄。或復有執如來死後亦有亦非有,此實,餘癡妄。或復有執如來死後亦有亦非有,此實,餘癡妄。或復有執如來死後亦有亦非有,此實,餘癡妄。或復有執如來死後非有非非有,此實,餘癡妄。如是等,名此實執取身擊者。」(大正26,399c22-400a21)

9 《大毘婆沙論》卷105云:「於不動心解脫說無相聲者:如說,大德瞿達多!當知貪欲、瞋恚、愚癡是相,有不動心解脫,是最勝無相。

問:何故不動心解脫名無相耶?

答:一切煩惱皆名為相,彼心不為煩惱擾,煩惱於心不得自在,心於煩惱得自 在故,說名無相。」(大正 27,542a1-6) 如《雜阿含經》卷21(567經)說:

云何法一義種種味(味是「名」的舊譯)? 答言: 尊者!謂貪有量, (惠、癡是有量),若無諍者第一無量。 謂貪者是有相,悉、癡者是有相,無諍者是(第一)無相。 貪者是所有,患、癡者是所有,無諍者是(第一)無所有。 復次,無諍者,空於貪,空於恚、癡,空常住不變易,空非我非我 所。是名法一義種種味。(大正2,150a5-11)

※ 《相應部》〈質多相應〉(日譯南傳15,p.451-p.452;漢譯南傳 16 · p.375-p.376)

大德!染欲是作量者,瞋恚是作量者,愚癡是作量者。漏盡之比 丘,捨棄此等,如斷根無本之多羅樹,非使生成者,為未來不生 之法。

大德!於無量心解脫中,知不動心解脫為此等之最第一。然此不動 心解脫,為依染欲而空,依瞋恚而空,依愚癡而空。

大德!染欲是障礙,瞋恚是障礙,愚癡是障礙。漏盡之比丘,捨棄 此等,如斷根無本之多羅樹,非使生成者,為未來不生之法。

大德!於無所有解脫中,知不動心解脫為此等之最第一。然此不動 心解脫,為依染欲而空,依瞋恚而空,依愚癡而空。

大德!染欲為作相者,瞋恚為作相者,愚癡為作相者。漏盡之比 丘,捨棄此等,如斷根無本之多羅樹,非使生成者,為未來不生 之法。

大德!於無相心解脫中,知不動心解脫為此等最第一。然此不動心 解脫,依染欲而空,依瞋恚而空,依愚癡而空。

大德!或依於事由,謂此等諸法之意義為一,唯名辭各別而已,其 事由即在此。

- 《相應部》的不動心解脫,《雜阿含經》作無諍,應該是無諍住或 無諍三昧的簡稱 <sup>10</sup>。諍有三類 <sup>11</sup>,煩惱也名爲諍——煩惱諍,所以 無諍是沒有一切煩惱,與空一切煩惱的不動心解脫相當。
- 2、《相應部》說了無量等三種心解脫中最第一的,是貪空、瞋空、癡空,不再說空心解脫,那是以不動心解脫爲空心解脫了。 《雜阿含經》說明無量等三種中,無諍最爲第一,然後又解說無諍是:「空於貪,空於惠、癡;空常住不變易,空非我非我所」<sup>12</sup>。解說無諍,也就是解說空心三昧。

#### 五、「無諍」與「空」之關係(p.22-p.23)

無諍與空,是有關係的,如《中阿含經》〈拘樓瘦無諍經〉末了說: 云何有諍法?云何無諍法?

若欲相應與喜樂俱,極下賤業,為凡夫行,此法有諍。

以何等故此法有諍?此法有苦、有煩、有熱、有憂戚邪行,是故此法則有諍也。若自身苦行,至苦非聖行,無義相應,此法有諍。以何等故此法有諍?此法有苦、有煩、有熱、有憂感邪行,是故此法則有諍也。

離此二邊,則有中道,成眼成智,自在成定,趣智、趣覺、趣於涅槃,此法無諍。以何等故此法無諍?此法無苦、無煩、無熱、無憂戚正行,是故此法則無諍也。

.....

10 〈大毘婆沙論〉卷105說:「於不動心解脫說無相聲者:如說,大德瞿達多!當知貪欲、瞋恚、愚癡是相;有不動心解脫,是最勝無相。」(大正27,542a1-3)。《大毘婆沙論〉說的瞿達多,即牛達多,與《相應部》相同,反而與《雜阿含經〉說的那伽達多不合。

<sup>11</sup> 無諍 (梵araṇā) 音譯阿蘭那。《大毘婆沙論》卷 179:「然諍有三:一煩惱 諍、二蘊諍、三門諍。煩惱諍者謂百八煩惱;蘊諍者謂死;門諍者謂諸有情互 相陵辱言語相違。」(大正 27,899a22-24)

<sup>12 (</sup>雜阿含經) 卷21 (567經) (大正2,150a9-11)。

汝等當知諍法及無諍法。知諍法及無諍法已,棄捨諍法、修習無諍 法,汝等當學。

如是須菩提族姓子以無諍道,於後知法如法。知法如真實,須菩提 說偈:此行真實空,捨此住止息。13

總之,四種心解脫中最上的;是空於貪、恚、癡的不動心解脫,或 無諍住,也就是心解脫(或心三昧)而達究竟,不外乎空的究竟完 成。無量,無所有,無相,無諍,不動,從煩惱空而清淨來說,都 可以看作空的異名。

無諍——阿練若,本是修行者的住處。由於住處寧靜,沒有煩累,象 徵禪慧的境地,而名爲無諍住、無諍三昧的。

這與「空」,本用來形容住處的空曠,沒有人物的煩累,也就用來象 **徵禪慧**,而有空住、空三昧等名目,情境是完全一樣的。

<sup>13 《</sup>中阿含經》卷43 (169經) 〈拘樓瘦無諍經〉(大正1,703a17-c11); 《中 部》(139)〈無諍分別經〉,但說:「善男子須菩提行無諍道」(日譯南傳 11下, p.332; 漢譯南傳12, p.246)。

# 第一章《阿含》——空與解脫道 第四節 無量 (p.24~p.28)

釋厚觀 (2004.3.31)

### 一、四無量: 慈、悲、喜、捨(p.24)

慈、悲、喜、拾——四無量定,也名無量心解脫,無量心三昧,或名 四於住。四無量漏緣無量有情1,所以是「勝解作意俱生假想起故」2。 或依定而起慈等觀想,或依慈等觀想而成定。

# 二、修習慈心定之功德(p.24-p.25)

### (一) 生天

在定法中,這是重要的一組。其中,「慈爲一切功德之母」,慈心是 印度文化中最重視的; 佛經中可以充分證明這一意義的, 如:

#### (2) 印順法師著《印度佛教思想史》p.402-p.403:

修觀慧,有勝解作意與真實作意。1、勝解作意是假想觀,如不淨觀[念]成 就,見到處是青瘀膿爛。2、真實作意中,有自相作意,如念出入息;共相 作意,如觀諸行無當等。真如作意,如觀一切法空,不生不滅等。勝解作 意對修持有助益的,但不能得解脫。勝解觀成就,自心所見的不淨或清淨 色相,與事實不符,所以是「顛倒作意」。

<sup>1</sup> 印順法師著《成佛之道》(增注本)p.123:「慈悲喜捨四無量定。慈是願人得 樂;悲是憐憫眾生的苦痛;喜是同情他人的喜樂;捨是心住平等,不偏愛親 人,也不偏恨怨敵。修得四禪的,就可以修習四無量定(但喜無量,限於初二 禪)。為什麼叫無量?修習時,或慈或悲等,先觀親人,後觀怨敵,從一人, 少數人,多數人,一國,一天下,一方世界,到十方世界的欲界眾生,充滿慈 悲喜捨心,而願眾生得樂離苦等。緣十方無量眾生,能得無量福報,所以名為 無量。」

<sup>2(1) 《</sup>大學婆沙論》祭82:「應知作意略有三種:一自相作意,二共相作意, 三勝解作意。自相作意者,如有思惟地為堅相,水為濕相,火為煖相,風 為動相,如是一切。共相作意者,如十六聖行相俱生作意等。勝解作意 者,如不淨觀、特息念、解脫、騰處、遍處等俱生作意。問:此四無量於 三種中,為與何等作意俱生?答:唯與勝解作意俱生假想起故。」(大正 27 · 422c27- 423a5)

- 1、《雜阿含經》卷10(264經)(大正2,67c16-21)說: 我自憶宿命……曾於七年中修習慈心,經七劫成壞,不還此世(欲界)。七劫壞時,生光音天。七劫成時,還生梵世空宮殿中,作大梵王,無勝無上,領千世界。
- 2、這一則佛的本生傳說,《中阿含經》,《增支部》,《增壹阿含經》,都同樣的說到<sup>3</sup>。
- 3、還有,佛本生善眼大師,教弟子們修習慈心,生於梵世界<sup>4</sup>。善眼更修增上慈,所以命終以後,生在晃昱天(即光音天<sup>5</sup>)。劫成時,生 梵世作大梵王,這是《中阿含經》與《增支部》所一再說到的<sup>6</sup>。

梵天中的大梵天王,是千世界的統攝者,也就是婆羅門教的最高神、 創造神——梵。世俗所仰信的創造神,依佛說,是修慈心定的果報。

4、修慈心能生於梵天,功德很大,勝過了布施與持戒的功德,如《中阿含經》卷39(155)(須達多經)(大正1,677c22-28)說:

梵志隨藍行如是大施;……歸命三尊——毛佛,法,比丘眾,及受戒。若有為彼一切眾生行於慈心,乃至擊牛(乳)頃者,此於彼施 (戒)為最勝也。

欲界六天:四王天、忉利天、夜摩天、兜率天、樂變化天、他化自在天。 色界十八天:初禪天:梵眾天、梵輔天、大梵天。二禪天:少光天、無量光 天、光音天。三禪天:少淨天、無量淨天、遍淨天。四禪天:無雲天、福生 天、廣果天、無想天、無煩天、無熱天、善見天、善現天、色究竟天。 無色界四天:空無邊處天、識無邊處天、無所有處天、非想非非想處天。

<sup>(3)</sup> 勝解作意、真實作意,詳見《空之探究》第一章第十節〈勝解觀與真實觀〉,p.67-p.78。

<sup>3 (</sup>中阿含經) 卷11(61) 〈牛糞喻經〉(大正1,496b)。又(138) 〈福經〉 (大正1,645c)。〈增支部〉〈七集〉(日譯南傳20,p.340;漢譯南傳 22,p.283)。〈增賣阿含經〉卷4(10)〈護心品〉(大正2,565b-c)。

<sup>4</sup> 松世界即初耀天。

<sup>5</sup> 光音天,即第二禪之第三天。

<sup>6 〈</sup>中阿含經〉卷2(8)〈七日經〉(大正1,429b-c)。又卷30(130)〈教曇彌經〉(大正1,619c)。〈增支部〉〈六集〉(日譯兩傳20,p.123;漢譯兩傳22,p.105)。又〈七集〉(日譯兩傳20,p.358;漢譯兩傳22,p.298)。

5、隨藍婆羅門本生,也見於《增支部》7。

#### (二)不爲諸惡鬼神所欺害

關於慈心的殊勝功德,除勝於布施、持戒外,還有不爲諸惡鬼神所欺 害的功德,如《雜阿含經》與《相應部》說<sup>8</sup>。

《雜阿含經》卷47(1254經)(大正2,344c7-15):

世尊告諸比丘:「譬如人家,多女人、少男子,當知是家易為盗賊之所劫奪。如是善男子、善女人,不能數數下至如擊牛乳頃,於一切眾生修習慈心,當知是人易為諸惡鬼神所欺。譬如人家多男子、少女人,不為盗賊數數劫奪。如是善男子,數數下至如擊牛乳頃,於一切眾生修習慈心,不為諸惡鬼神所欺。是故諸比丘!常當隨時數數,下至加擊牛乳頃,修習慈心」。

### (三)經論中所說的「慈心功德」

|    | 《增支部》(八集) <sup>9</sup><br>慈心的八功德 | 《增支部》(十一集) <sup>10</sup><br>慈心的十一功德 | 《大智度論》 <sup>11</sup><br>慈有五功德 | 《大毘婆沙論》 <sup>12</sup><br>慈有五功德 |
|----|----------------------------------|-------------------------------------|-------------------------------|--------------------------------|
| 1  | 眠樂                               | 眠樂                                  |                               |                                |
| 2  | 覺樂                               | 覺樂                                  |                               |                                |
| 3  | 不見惡夢                             | 不見惡夢                                |                               |                                |
| 4  | 爲人所愛樂                            | 爲人愛樂                                |                               |                                |
| 5  | 爲非人所愛樂                           | 爲非人愛樂                               |                               |                                |
| 6  | 爲諸天所守護                           | 爲諸天所守護                              | 善神擁護                          |                                |
| 7  | 不受火、毒、劍                          | 不受火、毒、劍                             | 入火不燒<br>中毒不死<br>兵刃不傷          | 火不能害<br>毒不能害<br>刀不能害<br>水不能害   |
| 8  |                                  | 速疾入於心定                              |                               |                                |
| 9  |                                  | 顏色明亮                                | 終不橫死                          | 無災橫而致命終                        |
| 10 |                                  | 不蒙昧而命終                              |                               |                                |
| 11 | 若不通達上位 <sup>13</sup> ,<br>則趣於梵世  | 若不能通達上位,<br>則趣於 <b>梵</b> 世          |                               |                                |

《大智度論》說:「慈以樂與眾生故,《增壹阿含》中說有五功德」<sup>14</sup>, 與《大毘婆沙論》<sup>15</sup>所說相近,應該是說一切有部所誦的。

10 《增支部》〈——集〉(日譯兩傳22下,p.322-p.323;漢譯兩傳25,p.290):「諸 比丘!若習、修習、多修慈心解脫,作乘、作基、隨成、積習、善能造作,可期則 有十一種之功德。何等為十一耶?即眠樂,覺樂,不見惡夢,為人愛樂,為非人愛 樂,為諸天所守護,不受火、毒、劍,速疾入於心定,顏色明亮,不蒙昧而命終, 若不能通達上位,則趣於楚世。諸比丘!若習、修習、多修慈心解脫,作乘、作 基、隨成、積習、善能造作,可期則有此十一種之功德。」

《增壹阿含經》卷47〈放牛品〉:「世尊告諸比丘:若有眾生修行慈心解脫,廣布其義,與人演說,當獲此十一果報,云何為十一:臥安、覺安、不見惡夢、天護、人愛、不喜、不兵、水、火、盜賊終不侵狂、若身壞命終生梵天上;是調,比丘能行慈心,獲此十一之福。」(大正 2,806a18-23)

- 11 (大智度論)卷20:「問曰:行是四無量心,得何等果報?答曰:佛說入是慈三昧,現在得五功德:入火不燒、中毒不死、兵刃不傷、終不橫死、善神擁護,以利益無量眾生故,得是無量福德,以是有漏無量心,緣眾生故生清淨處,所謂色界。」(大正25,211a24-29)
- 12 《大毘婆沙論》卷83:「如契經說:住慈定者,刀毒水火皆不能害,必無災橫而致命終。」(大正27,427a8-9)
- 13「上位」:即阿羅漢位。《增支部》〈八集〉〈第一慈品〉(日譯南傳 21,p.4,注2)。
- 14 (大智度論) 卷20 (大正25,211b17-18)。
- 15 (大毘婆沙論) 卷83 (大正27,427a8-9)。

<sup>7 (</sup>增支部) (九集) (日譯南傳22上, p.65; 漢譯南傳24, p.54)。

<sup>8 〈</sup>雜阿含經〉卷47 (大正2,344b-345a)。 〈相應部〉(20)〈譬喻相應〉(日 譯兩傳13,p.390-p.393;漢譯兩傳14,p.337-p.339)。

<sup>9《</sup>增支部》〈八集〉(日譯南傳21, p.2-p.3;漢譯南傳23, p.1-p.2): 諸比丘!若習於慈心解脫,修習、多習、作車乘、作基、隨作、積習、善造作者,則希求八種之功德可得,以何為八耶?即:眠樂,覺樂,不見惡夢,為人所愛樂,為非人所愛樂,為諸天所守護,不受火、毒、劍;若不通達上位,則極於楚世。諸比丘!若習於慈心解脫,修習、多習、作車乘、作基、隨作、積習、善造作者,則可得如此希求之八種功德。

#### 三、慈心的定義(p.25)

慈心的定義,是「與眾生樂」,與儒家的「仁」,耶教的「愛」相 近。在人類的德性中,這確是最高的。如能「仁心普洽」,「民胞物 與」,「浩然之氣充塞於天地之間」,那與慈無量心更類似了。

### 四、慈心的全貌:慈、悲、喜、捨(p.25-p.26)

(一)慈、悲、喜、捨之個別意義

1、慈:與樂,觀想眾生得到安樂。

2、悲:拔苦,想眾生遠離苦惱。

3、喜:想眾生離苦得樂而心生喜悅。

4、捨:冤親平等,「一視同仁」。

(二)慈心的全貌:包含慈、悲、喜、捨

分別的說,慈、悲、喜、捨這四心的觀行是各不相同的;如綜合起來 說,這才是慈心的全貌。本來只是慈心,約義而分爲四類,如《雜阿 含經》卷29 (815經)說:

有比丘,修不淨觀斷<u>貪欲</u>,修慈心斷<u>瞋恚</u>,修無常想斷<u>我慢</u>,修安那般那念(入出息念)斷<u>覺想</u>(<u>尋思</u>)。(大正2,209c28-210a1)修習四類觀想,對治四類煩惱,也是《中阿含經》與《增支部》所說的<sup>16</sup>。

本來只說到修慈,但《中部》〈教誡羅睺羅大經〉,同樣的修法,卻 說修慈,悲,喜,捨,不淨,無常,入出息念——七行<sup>17</sup>,這是將慈 行分爲慈、悲、喜、捨——四行了。

<sup>16 (</sup>中阿含經》(56) 〈彌醯經〉:「復修四法。云何為四?修惡露,令斷欲;修慈,令斷恚;修息出息入,令斷亂念;修無常想,令斷我慢。」(大正1,491c15-17); (中阿含經》卷10(57) 〈即爲比丘說經〉(大正1,492b5-7); 《增支部》〈九集〉(日譯南傳22上,p.4、p.11-p.12)。

<sup>17 《</sup>中部》(62)〈教誡羅睺羅大經〉(日譯南傳10,p.219-p.220): 羅睺羅!汝應修習盡,羅睺羅!汝修習慈時,則一切瞋恚滅。

佛法重視慈心在世間德行中崇高價值,所以約義而分別為四心;如觀 想成就,就是四無量定<sup>18</sup>。

|    | 「四行」與「七行」之比較 |   |   |   |    |    |      |
|----|--------------|---|---|---|----|----|------|
| 四行 | 四行 慈         |   |   |   | 不淨 | 無常 | 入出息念 |
| 七行 | 慈            | 悲 | 喜 | 捨 | 不淨 | 無常 | 入出息念 |

### 五、四無量法門通有漏、通無漏 (p.26-p.27)

(一) 四無量心通於有漏世間定法

以慈心爲本的四無量心,是適應婆羅門教的。如:

1、舍利弗勸老友梵志陀然,修四無量心,命終生梵天中,就因爲「彼 諸梵志,長夜愛著梵天」<sup>19</sup>。

羅睺羅!汝應修智悲。羅睺羅!汝修智悲時,一切害意滅。

羅睺羅!汝應修習喜;羅睺羅!汝修習喜時,一切不樂滅。

羅睺羅!汝應修習捨;羅睺羅!汝修習捨時,則一切感動滅。

羅睺羅!汝應修習不淨觀。羅睺羅!汝修習不淨觀時,一切欲染滅。

羅睺羅!汝應修習無常想。羅睺羅!汝修習無常想時,一切我慢滅。

羅睺羅!汝應修習<u>出入息念</u>。羅睺羅!由修習、多修習出入息念,則有大果、 大福利。

18 (成實論)卷12說:「問曰:此三皆是慈耶?答曰:即是慈心差別三種。所以者何?不瞋名慈,有人雖能不瞋,而見苦眾生不能生悲,若能於一切眾生中深行慈心,如人見子遭急苦惱,爾時慈心轉名為悲。或有人於他苦中能生悲心,而不能於他增益事中生歡喜心。何以知之?有人見怨賊苦尚或生悲,見子得勝己事而不能喜。行者見一切眾生得增益事,生歡喜心如己無異,是名為喜。故知慈心差別為悲喜。

問曰:何所捨故名捨?

答曰:隨見怨親則慈心不等,於親則重,於中不如,於怨轉薄?悲喜亦爾,是 故行者欲令心等,於親捨親,於怨捨怨,然後於一切眾生慈心平等,悲 喜亦爾。故經中說:為斷憎愛修習捨心。

問曰:若爾則無別捨心,但以心平等故名為捨。

答曰: 我先說慈心差別為悲、喜等,又慈心以下、中、上法故有三種,能令此 三平等,故名為拾。」(大正32,336 b19-c8)

19 (中阿含經》(27經) 〈梵志陀然經〉(大正1,458b23-24)。《中部》 (97) 〈陀然經〉(日譯南傳11上,p.256;漢譯南傳11,p.208)。 2、傳說大善見王本生,也是修四梵住而生梵天中的<sup>20</sup>。 所以,依一般經文所說,四無量心是世間定法,是有漏,是俗定。

#### (二)四無量心通於無漏解脫道

然在佛法初期,慈,悲,喜,捨四定,顯然的曾淨化而提升爲解脫道, 甘露門;從四無量心也稱爲無量心解脫,最上的就是不動心解脫<sup>21</sup>來 說,就可以確定初期的意義了。如《雜阿含經》卷27(744經)(大正 2,197c16-21)云:

若比丘修習慈心,多修習已,得大果大福利。……是比丘心與慈俱, 修念覺分,依遠離,依無欲,依滅,向於捨;乃至修習捨覺分,依遠 離,依無欲,依滅,向於捨。

經說慈心,是譯者的簡略22,實際是慈,悲,喜,捨——四心23。

所說的「大果大福利」,或是二果二福利,是阿那含與阿羅漢。或是四果四福利,從須陀洹到阿羅漢。或是七果七福利<sup>24</sup>,是二種阿羅漢

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>《中阿含經》(68經)〈大善見王經〉(大正1,518a-c)。《長部》(17)〈大善見王經〉(日譯南傳7,p.184-p.197;漢譯南傳7,p.142)。《長阿含經》卷3(2)〈遊行經〉(大正1,23c-24a)。

<sup>21</sup> 印順法師著《空之探究》p.20-p.21:「與空有密切關係的定法,主要是四種心三昧,《相應部》作心解脫。……依《相應部》(41)〈直多相應〉(日譯南傳15,p.450-p.452),四種心解脫是:無量心解脫,無所有心解脫,空心解脫,無相心解脫。……貪、瞋、癡(代表了一切煩惱)是量的因,漏盡比丘所得無量心解脫中,不動心解脫最為第一;不動心解脫是貪空、瞋空、癡空,貪、瞋、癡空即超越於限量,是漏盡比丘的究竟解脫(不動阿羅漢)。」

<sup>22</sup> 宋天竺三藏求那跋陀羅譯。

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> (相應部) (46) (覺支相應) (日譯兩傳16上, p.339-p.340;漢譯兩傳17, p.301)。

<sup>《</sup>大毘婆沙論》卷83:「如契經說:與慈俱修念等覺支,依止離,依止無欲,依 止滅,迴向於捨;悲喜捨三說亦如是。」(大正27,247c19-21)

<sup>24 (</sup>雜阿含經》卷27 (740經):「若比丘修習此七覺分,多修習已,當得七果。何等為七?謂現法智有餘涅槃;及命終時;若不爾者,五下分結盡,得中般涅槃;若不爾者,得生般涅槃;若不爾者,得無行般涅槃;若不爾者,得上流般涅槃。」(大正2,197a22-27)

另參見《長阿含經》卷12(17經)〈清淨經〉:「此樂當有七果功德,云何為七?於現法中得成道證;正使不成,臨命終時,當成道證。若臨命終復不成

與五種阿那含25。

慈,悲,喜,捨與七覺分俱時而修<sup>26</sup>,能得大果大功德,當然是通於 無漏的解脫道。無量心解脫,包含了適應世俗,佛法不共二類。

一般聲聞學者,都以爲:四無量心緣廣大無量的聚生,無量是聚多難以數計,是勝解——假想觀<sup>27</sup>,所以是世間定。

但「量」是依局限性而來的,如觀一切眾生而超越限量心,不起自他的分別,就與無我我所的空慧相應。質多羅長者以爲:無量心解脫中最上的,是空於貪、瞋、癡的不動心解脫,空就是無量<sup>28</sup>。這一意義,在大乘所說的「無緣慈」中,才再度的表達出來。

- 25 五種阿那含,詳見《大毘婆沙論》卷174 (大正27,875c-877c)。
  - (1)中般涅槃:指三果聖者於欲界歿而生色界時,於色界之「中有」位而般涅 擊者。
  - (2) 生般涅槃:聖者生於色界,不久即能起道聖,斷除無色界之惑而般涅 槃者。
  - (3)無行般涅槃:聖者生於色界,未加行勤修,經久時而般涅槃者。
  - (4) 有行般涅槃:聖者生於色界,加行精勤修學,經過長時之後而般涅槃者。
  - (5)上流般涅槃:先生於色界之初禪,漸次上生於色界餘天之中,最後至色究竟天或非想非非想天而般涅槃者。
- 26 (1) 七覺支:1.念覺支、2.擇法覺支、3.精進覺支、4.喜覺支、5.除覺支(輕安 覺支)、6.定覺支、7.拾覺支。
  - (2)《大毘婆沙論》卷83:「問:無量有漏、覺支無漏,云何有漏與無漏俱? 尊者世友作如是說:由四無量調伏其心、令心質直有所堪能,從此無間引 起覺支,覺支無間引起無量,無量覺支相雜而起,故說為俱而實不並。」 (大正27,427c21-25)
- 27 (大毘婆沙論)卷82:「問:此四無量於三種(自相作意、共相作意、勝解作意)中,為與何等作意俱生?答:唯與勝解作意俱生假想起故。」(大正27,423a3-5)
- 28 (1) 《雜阿含經》卷21 (567經) (大正 2,149c12-150a11)。
  - (2) 參見印順法師著《空之探究》p.21:「貪、瞋、癡(代表了一切煩惱)是量的因,漏盡比丘所得無量心解脫中,不動心解脫最為第一;不動心解脫是貪空、瞋空、癡空,貪、瞋、癡空即超越於限量,是漏盡比丘的究竟解脫(不動阿羅漢)。……經中說無量、無所有、無相,卻沒有說到空心解脫,這因為空於貪、瞋、癡的不動心解脫,就是空心解脫的別名。」

# 第一章《阿含》——空與解脫道 第五節 無所有 (p.29~p.34)

釋厚觀 (2004.4.7)

- 一、與「無所有」有關的初期聖典: (p.29)
- (一)《中部》(105)〈善星經〉。
- (二) 《中部》(106) 〈不動利益經〉。(《中阿含經》(75) 〈淨不動 道經〉)
- 二、《中部》(105)〈善星經〉(p.29)

《中部》(105)〈善星經〉說: 眾生心的傾向有五類1:

- 1、傾向於世間的五欲。
- 2、傾向於不動而離欲結。
- 3、傾向於無所有處而離不動結。
- 4、傾向於非想非非想處而離無所有處結。
- 5、傾向於涅槃而離非想非非想處結。

這五類,是世間人心所傾仰的;也是修行者的次第升進,以涅槃爲最高理想。

傾心於前四類,是不能出離的,所以〈善星經〉的傾心於「無所有處」,只是世間無所有處定境,沒有與「空」相同的意義。

- 三、〈中部〉(106)〈不動利益經〉與〈中阿含經〉(75)〈淨不動道 經〉(p.29-p.30)
- (一)《中部》的〈不動利益經〉,《中阿含經》作〈淨不動道經〉。

<sup>1 (</sup>中部) (105) (善星經) (日譯南傳11上, p.331-p.333;漢譯南傳11, p.266-p.270)。

- (二)〈淨不動道經〉中分爲五類2:
  - 1、淨不動道。
  - 2、淨無所有處道。
  - 3、淨無想道(《中部》作「非想非非想處利益行道」)。
  - 4、無餘涅槃。
  - 5、聖解脫。

前三種淨道(淨<u>不動</u>道、淨<u>無所有處</u>道、淨<u>無想</u>道),名稱與次第,都 是與〈善星經〉(傾向於<u>不動</u>、傾向於<u>無所有處</u>、傾向於<u>非想非非想</u> 處)一致的。

(三)前三種淨道(淨不動道、淨無所有處道、淨無想道),共分爲七 類,今依《中阿含經》(參考《中部》),列表如下:

|          | (1)、現世欲・來世欲・現世欲想・來世欲想<br>——是魔境魔餌,心淨得不動[第一淨不動道]                                                 |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1、淨不動道   | (2)、現世欲・來世欲・現世欲想・來世欲想・四大、<br>四大所成色                                                             |
|          | - 是無常苦滅・心浄得不動[第二淨不動道] (3)、現世欲・來世欲・現世欲想・來世欲想・現世<br>色・來世色,現世色想・來世色想<br>- 是無常苦滅,心淨得不動[第三淨不動道]     |
|          | (4)、現世欲・來世欲・現世欲想・來世欲想・現世<br>色・來世色,現世色想・來世色想・不動想<br>――是無常苦滅,心淨得無所有處 <sup>3</sup> [第一淨無所<br>有處道] |
| 2、淨無所有處道 | (5)、此世<br>——是我我所空,心淨得無所有處[第二淨無所<br>有處道]                                                        |
|          | (6)、我<br>——是非爲自、非爲他,心淨得無所有處[第三淨<br>無所有處道]                                                      |
| 3、淨無想道   | (7)、現世欲・來世欲・現世欲想・來世欲想・現世<br>色・來世色,現世色想・來世色想・不動想・無<br>所有處想<br>是無常苦滅,心淨得無想[淨無想道]                 |

其中,「欲」是欲界的五欲;「不動」,一般的說,是四禪。(p.30)

### 四、〈淨不動道經〉與〈善星經〉之同異(p.30)

(一)相同處(層次相同)

〈淨不動道經〉所說的前三淨道(淨不動道、淨無所有處道、淨無想道),是有層次的(層次與〈善星經〉相同),有次第觀想,次第超越息滅的層次,所以被稱爲「漸次度脫瀑流」<sup>4</sup>。

(二)相異處(是否能得解脫,二經說法不同)

〈淨不動道經〉與〈善星經〉之差異:

- 1、〈淨不動道經〉所說的淨不動道以上,都是有解脫可能的。
- 2、〈善星經〉的「傾心於無所有處」,只是世間無所有處定境,沒 有談到解脫。

### 五、「不動、無所有、無想」相關的問題點(p.30)

在這裡,有兩點是值得注意的:

- (一)不動(第四禪)以上,是無所有處,無想處——非想非非想處,爲什 麼四禪以上,與無所有處、無想處中間,沒有空無邊處與識無邊處 呢?<sup>5</sup>
- (二)《中部》的非想非非想處,《中阿含經》作「無想」、「無想處」<sup>6</sup>。 無相心定,《中阿含經》每譯作「無想定」。無想(無相心)定與非

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 《中部》(106)〈不動利益經〉(日譯南傳11上,p.340-p.346;漢譯南傳11,p.275-p.279);《中阿經》(75)〈淨不動道經〉(大正1,542b-543b)。

<sup>3《</sup>空之探究》p.34,注3:《中含阿經》(75)〈淨不動道經〉原譯本作「於此 得入不動」(大正1,542c)今依上下文義及《中部》改。

<sup>4《</sup>中部》(106)〈不動利益經〉:「阿難!此為由我所說之不動利益行道,無所有處利益行道,非想非非想處利益行道,漸次為說瀑流之度脫,為說聖解。」(日譯兩傳11上,p.345;漢譯兩傳11,p.275)

<sup>5</sup> 參見《空之探究》p.68; p.71。四禪八定:初禪、二禪、三禪、四禪、空無邊 處、識無邊處、無所有處、非想非非想處。

<sup>6《</sup>中阿含經》卷18(75)〈淨不動道經〉:「彼一切想是無常法,是苦、是滅。 彼於爾時而得無想,彼如是行、如是學,如是修習而廣布,便於處得心淨。於 處得心淨已,比丘者或於此得入無想,或以慧為解;彼於後時,身壞命終,因 本意故,必至無想處,是謂說淨無想道。」(大正1,543a4-9)

想非非想處定,無想定,滅盡定,有著複雜的關係<sup>7</sup>。本經(《中含阿經》(75)〈淨不動道經〉)的不動,無所有,無想——無相,三者次第而說,不正與說一切有部論所說,從滅盡定起,起不動,無相,無所有——三觸的名稱相同嗎?<sup>8</sup>

### 六、別釋三類「淨無所有處道」(p.30-p.32)

淨無所有處道,經中分爲三類:

#### (一)第一淨無所有處道

A、《中部》(106) 〈不動利益經〉9:

諸比丘!聖弟子如是思:「一切現世之欲,一切來世之欲……一切來世之色想,此等一切想之無殘滅時,此為寂靜、殊妙,即無所有處。」彼如是行之,……乃至……身壞命終後,由識之導引,達於無所有處。諸比丘!此稱之為第一無所有處利益行道。

《中部》說:聖弟子作如此的思惟:現在欲,……不動想,這一切無餘滅盡,那是寂靜的,殊妙的,就是無所有處。這樣的專心安住,於是得心清(淨)。

B、《中阿含經》卷18(75)〈淨不動道經〉:

多聞聖弟子作如是觀:若現世欲想、後世欲想,若現世色想、後世 色想及不動想,彼一切想是無常法,是苦、是滅。彼於爾時得無所 有處想,彼如是行、如是學,如是修習而廣布,便於處得心淨。於 處得心淨已,比丘者或於此得入無所有處<sup>10</sup>,或以慧為解;彼於後

<sup>7</sup> 參見《空之探究》第一章第六節〈無相〉p.34-p.46。

<sup>8《</sup>雜阿含經》卷21(568):「復問:尊者!住滅正受時,為觸幾觸?答言:長者!觸不動、觸無相、觸無所有。」(大正2,150c1-3)另參見:《中阿含經》(211)〈大拘絺羅經〉(大正1,792a);《大毘婆沙論》卷153(大正27,781b);《空之探究》p.60-p.67。

<sup>9 (</sup>中部) (106) (不動利益經), (日譯南傳11上, p.342;漢譯南傳11, p.275)。

<sup>10</sup> 印順法師著《空之探究》p.34,注3:《中含阿經》(75經)〈淨不動道經〉原譯本作「於此得入不動」(大正1,542c15)今依上下文義及《中部》改。

時,身壞命終,因本意故,必至無所有處<sup>11</sup>,是謂第一說淨無所有處道。(大正1,542c10-17)

《中部》說:無所有處是寂靜、殊妙的;《中阿含經》作:「彼一切想是無常法,是苦,是滅」。這可能是一般所說:觀下苦、臟, (障),觀上靜、妙(離),厭下欣上的修法。厭下而專住於無所有處想,成就無所有處定。

然《中阿含》〈淨不動道經〉上說:修習無所有處的,或得無所有處 定,或依慧而得解脫,可見這不只是世俗定了。依《中阿含經》說: 「彼一切想是無常法,是苦,是滅」壞法,那在離欲……不動想時, 無常、苦、滅的觀慧,是有解脫可能的。

#### (二)第二淨無所有處道

聖弟子作這樣的思惟:我,屬於我的,是空的。這樣的專心安住而得 心淨,也有得無所有處定,或依慧得解脫的二類。

# A、《中部》(106)〈不動利益經〉12:

復次,諸比丘!聖弟子行至阿蘭若,或行至樹下,作如是思念:「此依我、或依我所屬之物,為空。」彼如是行……乃至……身壞命終後,由識之導引,違於無所有處,諸比丘!此稱之為第二無所有處利益行道。

# B、《中阿含經》卷 18 (75) 〈淨不動道經〉:

復次,多聞聖弟子作如是觀:此世空——空於神、神所有,空有常,空有恒,空長存,空不變易。彼如是行、如是學,如是修習而廣布,便於處得心淨。於處得心淨已,比丘者或於此得入無所有處,或以慧為解;彼於後時,身壞命終,因本意故,必至無所有處,是謂第二說淨無所有處道。(大正1,542c18-24)

這是說一切有部經論,從常、恒、不變易法空——無常,以明我我所空的意義。修無我我所的空觀,得無所有處定,古人雖有多種解說, 其實是空與無所有的同一意趣。

<sup>11 (</sup>中含阿經》(75經)(淨不動道經)原譯本作「必至不動」(大正1,542c17)今 依上下文義及(中部)改。(參見(空之探究),p.34,注3)

<sup>12 (</sup>中部) (106) (不動利益經), (日譯南傳11上, p.342-p.343)。

#### (三)第三淨無所有處道

A、《中部》(106) 〈不動利益經〉13:

聖弟子作如是思惟:我不在何處,非誰,亦不在何物之內。我所不 在何處,不在誰中,亦不在何物。

B、《中阿含經》卷 18 (75) 〈淨不動道經〉:

復次,多聞聖弟子作如是觀:我非為他而有所為;亦非自為而有所 為,彼如是行、如是學、如是修習而廣布,便於處得心淨。於處得 心淨已;比丘者或於此得入無所有處;或以慧為解。彼於後時,身 壞命終,因本意故,必至無所有處,是謂第三說淨無所有處道。 (大正1,542c24-543a1)

此經意義不大明顯。《大毘婆沙論》引此經作:「非我有處有時有所 屬物,亦無處時物屬我者」14,與《中部》說相近。

依《婆沙論》說;無論何處、何時,沒有我所屬的物;也無論何處、 何時,沒有物是屬於我的。從我與我所相關中,涌達無所有,這也 是空與無所有是相同的。依此而得心淨的,也有得無所有定,或依 慧得解脫的二類。

- (四) 小結: 修學者因用心不同,有的只是得禪定,有的能夠依禁得解脫
  - 1、[依共世間的定法而修出世的觀慧] 禪定——四禪、八定,一般說是共世間法,似乎是世間固有的定 法,佛弟子依這種定法而修出世的觀慧。
  - 2、[因修習者的用心不同,而有得定,或依慧得解脫的差別] 然佛法的定慧的早期意義,未必是這樣的。如所說的不動、無所有 處、無想處——非想非非想處,經上都這麼說:多聞聖弟子作如是 思惟,這是腎聖弟子所修的。由於修習者的用心不同,而有得定, 或依慧得解脫的差別。

依佛法的因果法則,修得某種定,如不能依之發慧得解脫,那就命 終以後,生在某種定境的天上。

<sup>13 (</sup>中部) (106) (不動利益經) (日譯南傳11上, p.343;漢譯南傳 11 , p.276) ·

<sup>14 (</sup>阿毘達磨大毘婆沙論) 卷84 (大正27,433b)。

#### 3、[依出世觀慧而成定]

一般說,世間定是厭下欣上而修得的,然如「淨無所有處道」的三類,並不是這樣的。

- (1)第一類(第一淨無所有處道),依〈淨不動道經〉,也是觀一切欲、欲想、色、色想、不動想,「是無常法,是苦,是 減」。無常,苦,(無我我所),正是出世解脫道的三要門 (三解脫門依此而立),所以第一類也有依隸得解脫的。<sup>15</sup>
- (2) 第二類(第二淨無所有處道),是觀我我所空而修得的。
- (3)第三類(第三淨無所有處道),是觀無我所有而修得的。 第二類、第三類淨無所有處道都是出世解脫——我我所空的 正觀。只是修習上有些問題,才不能依慧得解脫,成爲無所 有處定,生無所有處天。

這樣,無所有處道,都依出世觀慧而成定,不過修持上有點問題, 這才成爲世間定。

# 七、修出世觀慧,因心有樂著而不得解脫(p.32-p.33)

# (一) 引經證

修出世觀慧而成世間定,問題到底在那裡?經文在無想(淨非想非非想道)後,依「無想處」而有所說明,意義是通於「不動」及「無所有處道」的。《中阿含經》卷18(75)〈淨不動道經〉說:

阿難!若比丘如是行:無我,無我所;我當(來)不有,我所當 (來)不有,若本有者,便盡得捨。阿難!若比丘樂彼捨,蓋彼 捨,住彼捨者,阿難!比丘行如是,必不得般涅槃。……若比丘有 所受者,彼必不得般涅槃。

<sup>15《</sup>中阿含經》卷18:「復次,多聞聖弟子作如是觀:若現世欲想、後世欲想,若現世色想、後世色想及不動想,彼一切想是無常法,是苦、是滅。彼於爾時得無所有處想,彼如是行、如是學,如是修習而廣布,便於處得心淨。於處得心淨已,比丘者或於此得入不動,或以慧為解;彼於後時,身壞命終,因本意故,必至不動,是謂第一說淨無所有處道。」(大正1,542c10-17)

阿難!若比丘如是行:無我,無我所,我當不有,我所當不有。若 本有者,便盡得捨。阿難!若比丘不樂彼捨,不著彼捨,不住彼捨 者,阿雖!比丘行如是,必得般涅槃。……若比丘無所受,必得般 涅槃。(大正1,543a16-b3)

#### (二)釋經義

以非想非非想處來說,當來的我與我所不再有,本有——現在有的盡 捨,這表示究竟的般涅槃。但如對「捨」而有所樂、著、住(《中 部》日譯本作:喜,歡迎,執著),那就不能得般涅槃了。

樂,著,住,總之是「有所受」,受是取的舊譯。所以,即使修行者 所修的是正觀,只要心有所樂著,就不得解脫了。

#### (三)結論

如修無所有正觀,心著而不得解脫,就會招感無所有處報。無所有處 定與天報,是在這種情形下成立的。

無所有——無所有處道,修無常、苦、無我我所空,是空觀的別名。 無所有處定,是空觀的禪定化。16

<sup>16</sup> 參見印順法師《性空學探源》〈空義之次第禪定化〉p.87-p.98。

# 第一章《阿含》——空與解脫道 第六節 無相 (p.34~p.46)

釋厚觀 (2004.4.14)

# 一、「無相」之異名(p.35)

無相,在解脫道中,有種種名稱,如無相心解脫、無相心三昧、無相 解脫、無相三昧、無相等至、無相住。

這些術語的應用,在初期佛教裏,比空與無所有,還要多一些。當 然,如以無我我所爲空,那說空的經文,還是比無相要多些。

# 二、無相心三昧,有淺有深(p.35; p.44)

(一)(p.35)無相定,依修行者的用心不同,淺深不一;與成爲定論的 非想非非想處,滅盡定,無想定,都有關係,所以內容比較複雜。 《大毘婆沙論》卷104說:

謂無相聲,說多種義:或於空三摩地說無相聲<sup>1</sup>,如是或於見道<sup>2</sup>,或於不動心解脫<sup>3</sup>,或於非想非非想處<sup>4</sup>,或即於無相三摩地說無相

<sup>1</sup> 參見印順法師著《空之探究》p.36; p.49-p.50。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 參見印順法師著《空之探究》p.42-p.44;《大毘婆沙論》卷105:「於見道說無相聲者,如說:目連不說第六無相住者。云何第六無相住者?謂隨信行、隨法行者不可施設,在此在彼不可施設;在苦法智忍乃至在道類智忍故。問:何故見道說名無相?答:見道速疾不越期心,不可施設此彼相故。」(大正27,541c15-542a1)

<sup>3</sup> 參見印順法節著《空之探究》p.7;《大毘婆沙論》卷105:「於不動心解脫說無相聲者,如說:大德瞿達多當知貪欲、瞋恚、愚癡是相;有不動心解脫是最勝無相。問:何故不動心解脫名無相耶?答:一切煩惱皆名為相,彼心不為煩惱擾亂,煩惱於心不得自在,心於煩惱得自在故,說名無相。」(大正27,542a1-6)

<sup>4</sup> 參見印順法師著《空之探究》p.38;《大毘婆沙論》卷105:「於非想非非想處 說無相聲者,如說:我多起加行,多用功力,得無相心定,不應於中欣樂染 著。此說不起有頂味定,唯起淨定。問:何故非想非非想處名無相耶?答:彼

### 聲5。(大正27,541b6-9)

- ※〈大毘婆沙論〉認爲「無相」這一語詞,含有五種不同的意義:
- 1、空三摩地。(參見《大毘婆沙論》卷104,大正27,541b9-c15)
- 2、見道。(參見《大毘婆沙論》卷105,大正27,541c15-542a1)
- 3、不動心解脫。(參見《大毘婆沙論》卷105,大正27,542a1-6)
- 4、非想非非想處。(參見《大毘婆沙論》卷105,大正27,542a6-12)
- 5、無相三摩地。(參見《大毘婆沙論》卷105,大正27,542a12-14)

《大毘婆沙論》以爲:「無相」這一名稱,有五種不同的意義,然從 經文來說,也許還不止於所說的五義呢!

### (二) 《空之探究》(p.44)

無相心三昧,是有淺深的:淺的還可能會退墮;深的是見滅得道,成爲聖者;最究竟的,當然是一切煩惱空,阿羅漢的不動心解脫了。

### 三、無相心三昧,是智果智功德(p.35-p.37)

- (一)無相心三昧,是經佛弟子的修得而廣爲傳出(p.35)
  - 1、「無相心三昧」,「是智果智功德」。說明這一問題的,《雜阿含經》(「弟子記說」)中,共有四經(依《大正藏》編號,爲556-559經<sup>6</sup>,其實應分爲六經),都是與阿難有關的。
- 2、有一位比丘,修得了無相心三昧,卻不知道是何果何功德。他於是「隨逐尊者阿難,脫有餘人問此義者,因而得聞。彼比丘即隨尊者阿

無明了想相,亦無無想相,但有昧鈍不明了想微細現行,如疑而轉,故名無相。」(大正27,542a6-12)

<sup>5 (</sup>大毘婆沙論) 卷105:「即於無相三摩地說無相聲者,如此中說三三摩地,謂空、無願、無相三摩地所緣境中無十相故。」(大正27,542a12-14) (大毘婆沙論) 卷104:「無相三摩地,此定所緣離十相故,謂離色、聲、香、

味、觸,及女、男、三有為相。」(大正27,538b27-29)

<sup>6 (</sup>雜阿含經) 卷20 (556-559經) (大正2,145c18-146c19)。

難,經六年中,無有餘人問此義者」,終於自己提出來請問。<sup>7</sup> 六年中沒有人問,可見無相心三昧,起初是很少有人論到的。

- 3、《雜阿含經》中說到:無相心三昧,佛爲眾比丘尼說;比丘尼們又問阿難,阿難爲比丘尼們說。這一說明,主要爲了:「大師及弟子,同句,同味,同義」<sup>8</sup>;只是爲了以如來曾經說過,來肯定無相心三昧在佛法中的地位。
- 4、巴利藏《增支部》〈九集〉三七經,也說到是智果智功德,實爲《雜 阿含經》557、559——二經的結合<sup>9</sup>。
- 5、總之,無相心三昧,是經佛弟子的修得而傳出,日漸光大起來的。

<sup>7《</sup>雜阿含經》卷20(558經):「時有異比丘得無相心三昧,作是念:我若詣尊者阿難所,問尊者阿難,若比丘得無相心三昧,不勇、不沒,解脫已住,住已解脫。此無相心三昧何果?世尊說此何功德?尊者阿難若問我言:比丘!汝得此無相心三昧耶?我未曾有!實問異答,我當隨逐尊者阿難,脫有餘人問此義者,因而得聞。彼比丘即隨尊者阿難,經六年中,無有餘人問此義者,即自問尊者阿難。若比丘問無相心三昧,不勇、不沒,解脫已住,住已解脫,世尊說此是何果、何功德?尊者阿難問彼比丘言:比丘!汝得此三昧!彼比丘默然住。尊者阿難語彼比丘言:若比丘得無相心三昧,不勇、不沒,解脫已住,住已解脫,世尊說此是智果智功德。尊者阿難說此法時,異比丘聞其所說,數喜奉行。」(大正2,146b3-18)

<sup>8 《</sup>雜阿含經》卷20 (556經):「爾時,世尊為眾多比丘尼種種說法,示教照喜,示教照喜已,默然住時,諸比丘尼白佛言:世尊!若無相心三昧,不勇、不沒,解脫已住,住已解脫。此無相心三昧,世尊說是何果、何功德?佛告諸比丘尼:若無相心三昧,不勇、不沒,解脫已住,住已解脫。此無相心三昧智果智功德。時諸比丘尼聞世尊所說,歡喜隨喜,作禮而去。時眾多比丘尼往詣尊者阿難所,稽首禮足,退坐一面。白尊者阿難:若無相心三昧,不勇、不沒,解脫已住,住已解脫。此三昧說是何果、何功德?尊者阿難語諸比丘尼:姊妹!若無相心三昧,不勇、不沒,解脫已住,住已解脫,世尊說是智果智功德。諸比丘尼言:奇哉!尊者阿難!大師及弟子同句、同味、同義,所謂第一句義。今諸比丘尼詣世尊所,以如是句、如是味、如是義問世尊,世尊亦已如是句、如是味、如是義為我等說,如尊者阿難所說不異,是故奇特。大師及弟子同句、同味、同義。」(大正2,145c20-146a11)

<sup>9 《</sup>增支部》 〈九集〉 (日譯南傳22上, p.125-p.126)。

### (二)智果智功德的無相心三昧是無漏的(p.36-p.37)

- 1、無相心三昧,依質多羅長者所說,是「一切相不念(作意)」而修成 的三昧<sup>10</sup>。作意,或譯思惟,念,憶念。
- 2、不作意一切相的無相心三昧,是有淺深的。究竟的無相,如《雜阿含經》(「祇夜」)卷45(1214經)說:「修習於無相,滅除憍慢使,得慢無間等,究竟於苦邊」(大正2,331b)。偈頌是阿難爲婆耆舍說的,《相應部》同<sup>11</sup>。
- 3、(瑜伽論)與(大毘婆沙論)對無相心三昧的不同解說:
- A、《瑜伽論》解說爲:「由此斷故,說名無學」12。
- B、智果智功德的無相心三昧,《大毘婆沙論》以爲是空三摩地的別名。

#### 《瑜伽師地論》對無相心三塵地的解說,如卷12說:

云何無相心三摩地?謂即於彼<u>諸取蘊滅,思惟寂靜,心住一緣</u>。如經言:無相心三摩地不低不昂。……又二因緣入無相定:一、不思惟一切相故;二、正思惟無相界故。由不思惟一切相故,於彼諸相不厭不壞,唯不加行作意思惟,故名不低。於無相界正思惟故,於彼無相不堅執著,故名不昂。(大正30,337b)

不低不昂的無相心三昧,正是經中所說,不勇不沒的,智果智功德的三昧。

〈瑜伽論〉所說,與〈大毘婆沙論〉說,是「空三摩地」異名,所見不同。<sup>13</sup>

<sup>10《</sup>雜阿含經》卷21(567):「云何為無相三昧?謂聖弟子於一切相不念,無相心三昧,身作證是名無相心三昧。」(大正2,149c27-29);《相應部》(41)〈質多相應〉(日譯南傳15,p.451)。

<sup>11 (</sup>相應部) (8) (婆耆沙長老相應) (日譯南傳12, p.325)。

<sup>12 (</sup>瑜伽師地論)卷17 (大正30,372c14)。

<sup>13</sup> 參見印順法師著《空之探究》p.49-p.50;《大毘婆沙論》卷104:「於空三摩地 說無相聲者。如契經說:有一茲芻得無相心定,然根鈍故,不知此定有何果報 有何勝利。彼作是念:尊者阿難,佛及弟子,常所稱數,我應往問。……遂逐 六年竟不聞說,彼懷疑久俛仰問言:若有獲得無相心定不沈不舉,攝持諸行, 如水堤塘,解脫故住,住故解脫,佛說此定有何果報?有何勝利?

4、依經文所說,無相心三昧,或在無量心解脫以下說,那是「出離一切相」,心「不爲隨相識所纏縛」的<sup>14</sup>。或依四禪說無相心三昧,如不再進求,與眾人往來雜處,戲笑調弄,那是會退落,可能還俗的。<sup>15</sup>所以,三昧通於有漏;智果智功德的無相心三昧,也就是無相心解脫,唯是無漏的(初果到四果)。

阿難聞已便反問言:汝得此定耶?

彼作是念:我昔所慮今果得之,便默然而住。

阿難告言:佛說此定得解果報、得解勝利。解謂智生、修道、盡漏,汝亦不久當得此事。此中不沈者已斷我見故;不舉者已斷我所見故。又不沈者已斷五我見故;不舉者已斷十五我所見故。如我、我所見,已、己所見;我、我所愛;己、己所愛;我、我所癡;己、己所癡應知亦爾。又不沈者,得涅槃故;不舉者,捨生死故。攝持諸行者,多起加行、多用功力,極善作意得此定故。如水堤塘者,如水從泉出,流漫池中,堤塘堰之不令流散,如是此定隨一境轉,遍滿此境便住不散。解脫故住者,是自性解脫住故。解脫者,是相續解脫,此定觀無我、我所相故名無相而實是空,以彼茲芻專修此定,能初證入正性離生,於最後時盡諸漏故。《法印經》說:若觀色、聲、香、味、觸相,而捨諸相名無相定,彼觀境界相而捨有情相,謂以空定觀色等法,捨有情想,於中都無女男等故。由此尊者妙音說曰:諸有情想依境界相故,觀境相捨有情想,女、男相無,名無相定,而實是空三摩地。」(大正27、541b9-c15)

《大毘婆沙論》卷7:「五我見,謂等隨觀色是我,受、想、行、識是我。十五 我所見,謂等隨觀我有色,色是我所,我在色中,我有受想行識,受想行識是 我所,我在受想行識中。」(大正27,36a26-29)

- 14 〈增支部〉〈六集〉(日譯兩傳20, p.20-p.21)。〈集異門足論〉卷15:「有具壽作如是言:我於無相心定,雖已習、已修、已多所作,而我心猶為隨相識纏縛。應告彼曰:勿作是言,所以者何?若有具壽,於無相心定,已習、已修、已多所作,無處、無容,其心猶為隨相識纏縛。若心猶為隨相識纏縛,無有是處。謂無相心定必能出離一切隨相識。問:此中出離何所謂耶?答:隨相識永斷亦名出離;超越隨相識亦名出離;無相心定亦名出難;今此義中意說無相心定名出離。」(大正26,430c27-431a6)
- 15 (增支部) 〈六集〉(日譯兩傳20, p.156-p.157); 《中阿含經》卷20(82經) 〈支離彌梨經〉:「諸賢!或有一人得無想心定,彼得無想心定已,便自安住,不復更求未得欲得、不獲欲獲、不作證欲作證。彼於後時,便數與白衣共會,調笑貢高,種種談譁,彼數與白衣共會,調笑貢高,種種談譁已,心便生欲;彼心生欲已,便身熱心熱;彼身心熱已,便捨戒罷道。」(大正1,559a21-27)

#### 四、無相心三昧,別開爲二種無想心定(p.37-p.38)

(一)定,有「有想」與「無想」的二類,如《雜阿含經》卷21(大正 2,146c)說:

尊者阿難語迦摩比丘言:若比丘,離欲惡不善法,有覺有觀,離生 喜樂,初禪具足住;如是……無所有入處具足住;如是有想比丘有 法而不覺知。……

比丘一切想不憶念,無想心三昧身作證具足住,是名比丘無想於有 法而不覺知。

- (二)無所有處以下,是初禪到無所有處定,是有想而不覺知;無想心定 是無想而不覺知。《增支部》與此相當的,也說無所有處以下,是 有想而不覺知;接著說不踊不沒(即「不低不昂」)的三昧。<sup>16</sup>這 可見無所有處以上,就是無想的無相心三昧。
- (三)《增支部》的《靜慮經》,先總標說:「依止初靜處得諸漏盡,依止非想非非想處得諸漏盡」,然後分別的廣說。但在分別廣說中,
  - 從初靜慮說到無所有處定,「如是有想等至」。這是說,無所有處 定以下,是有想定,與《雜阿含經》所說相同。
  - 2、以下經文,沒有說依止非想非非想處得漏盡,只說「非想非非想處」與「想受滅等至」善巧<sup>17</sup>;「非想非非想處」與「想受滅定」,不正是「無想定」而與「無相心三昧」相當嗎?
  - ※無相心三昧,開爲二種無想心定:1、非想非非想處定,2、滅盡定。18

# 五、以非想非非想處說無相(p.38-p.39)

(一)無相心三昧而被解說爲「非想非非想處」的,如《大毘婆沙論》卷105說:

<sup>16 〈</sup>增支部〉〈九集〉(日譯南傳22上, p.127)。

<sup>17 (</sup>增支部) 〈九集〉(日譯南傳22上,p.123-p.124)。

<sup>18</sup> 參見印順法師〈性空學探源〉p.94-p.97。

於非想非非想處說無相聲者,如說:我多起加行,多用功力,得無相心定,不應於中於樂染著。此說不起有頂味定,唯起淨定。

問:何故非想非非想處名無相耶?

答:彼無明了想相,亦無無想相,但有昧鈍不明了想微細現行,如 疑而轉,故名無相。(大正27,542a6-12)

- (二)經說無相定,而被解說爲非想非非想處定的,是《中阿含經》的 《淨不動道經》。經上說:欲想,色想,不動想,無所有處想, 「彼一切想是無常法,是苦,是減,彼於爾時而得無想。彼如是 行,如是學,如是修習而廣布,便於此得心淨。……或於此得入無 想,或以慧為解」。得此無想定的,如有所受(取)——樂、著、 住,那就受(非)有想無想處的果報。19
  - 無相心定而有所樂著,所以是無想而又有不明了的細想現行,因而 名為非想非非想處定。
  - 2、如心無取著,那就是無相心解脫了。

# 六、以想受滅定說無相(p.39-p.40)

(一)想受滅定,或名滅(盡)定,或名增上想滅智定。與無相心三昧相當的,如《相應部》〈目犍連相應〉:從初禪說到四禪,從空無邊處到非想非非想處;在八定以上,說無相心定。<sup>20</sup>而〈舍利弗相應〉,也從初禪說到非想非非想處定,然後說想受滅定。<sup>21</sup>可見無相心三昧、與想受滅定的地位相當。

<sup>19 《</sup>中部》 (106) 《不動利益經》,「無想」作「非想非非想處」。《中阿含經》卷18 (75經) 〈淨不動道經》:「復次,多聞聖弟子作如是觀,若現世欲及後世欲,若現世色及後世色,若現世欲想、後世欲想;若現世色想、後世色想及不動想,無所有處想,彼一切想是無常法是苦、是滅。彼於爾時而得無想,彼如是行,如是學,如是修習而廣布,便於處得心淨,於處得心淨已,比丘者或於此得入無想,或以慧為解。彼於後時,身壞命終,因本意故,必至無想處是謂說淨無想道。」(大正1,543a1-20)

參見印順法師著《空之探究》, p.49; p.29-p.33。

<sup>20 《</sup>相應部》(40)〈目犍連相應〉(日譯南傳15, p.405-p.414)。

<sup>21 《</sup>相應部》 (28) 〈舍利弗相應〉 (日譯南傳14, p.380-p.385)。

- (二)還有,佛入涅槃那一年,在毘舍離患病,是入無相三昧而康復的。
  - 1、如《長阿含經》(2)《遊行經》說: 「吾已老矣,年且八十。……自力精進,忍此(病)苦痛,不念一切想,入無想定時,我身安隱,無有惱惠。」(大正1,15b)
  - 2、《雜事》也這樣說:「以無相三昧,觀察其身痛惱令息。」22
  - 3、《長部》《大般涅槃經》卻說:「阿難!如來一切相不憶念,入一切受滅相心三昧住時,如來身體康復」。23 《長部》說一切相不憶念,又說「入一切受滅相心三昧」,顯然是「無相心三昧」而又有「想受滅」的意義。
- (三)滅盡定在佛教界是多有諍論的。
  - 「想受滅定」是從「無相心定」中分化出來的,當然久已爲佛教界所公認,然於非想非非想處以上,立滅盡定的,如《中部》(25)《撒餌經》,(26)《聖求經》,(30)《心材喻小經》,(31)《牛角喻小經》,(66)《鶉喻經》,(113)《善土經》,而在《中阿含經》中,僅與《撒餌經》相當的(178)《獵師經》,在非想非非想處以上,立「想知滅」,其餘都沒有,可見部派間所誦的經教,想受滅定還在不確定狀態中。
  - 2、滅盡定與無想——無相心定,《中阿含經》辨別二定的入定與出定的差別<sup>24</sup>,而《中部》卻沒有。

<sup>22 (</sup>根本說一切有部毘奈耶雜事)卷36:「阿難陀!我身有疾將欲涅槃,便作是念,吾今病苦必定命終,諸茲芻等各在餘處,我念不應離斯大眾而般涅槃,宜自用意以無相三昧觀察其身痛惱令息即便入定,所受諸苦悉皆除愈得安隱住。」(大正24,387b7-11)

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> 《長部》(16) 〈大般涅槃經〉(日譯南傳7, p.68)。

<sup>24 (</sup>中阿含經)卷58(210經)〈法樂比丘尼經〉: 復問曰:賢聖若入滅盡定及入無想定者,有何差別?法樂比丘尼答曰:比丘入 滅盡定者,想及知滅。入無想定者,想知不滅。若入滅盡定及入無想定者是謂 差別。……復問曰:賢聖若從滅盡定起及從無想定起者,有何差別?法樂比丘 尼答曰:比丘從滅盡定起時,不作是念:「我從滅盡定起」。比丘從無想定起

- 3、想受滅定,在佛教界是多有諍論的。
  - (1)如烏陀夷反對舍利弗所說的:「若於現法不得究竟智,身壞命終,過轉食天,生餘意生天<sup>25</sup>中,於彼出入想知滅定,必有此處。」<sup>26</sup>
  - (2) 在部派中,或說想受滅定是有爲的;或說是無爲的;或說是非 有爲非無爲的。或說想受滅者是無想有情;或說非無想有情; 或說世間想受滅是無想有情,出世想受滅是聖者。
  - (3)大乘經以爲:菩薩如悲願不足而入滅定,是會證小果的<sup>27</sup>;如 悲願具足,那就是證入如如法性的深定了。

這樣的異說紛紜,足以說明,與無相心定有關的滅盡定,在佛教界 是非常暗昧的。

### 七、以無想有情、無想定說無相(p.40)

(一)依無相心三昧,演化出非想非非想處定(及報處),滅盡定以外, 還有無想有情、無想定。無相心三昧不作意一切相,也就是不起一切想。

時,作如是念:「我為有想?我為無想?」若從滅盡定起及從無想定起者是謂 差別。……(大正1,789a13-24)

另參見: 《中阿含經》卷58, (211經) 〈大拘絺羅經〉(大正 1,791c22-792a4)。

- 25 (阿毘達磨俱舍釋論)卷3:「此中意生天者,世尊說是色界,是定與有頂相應,若人得此定不退,云何得於色界受生?有餘部執:此滅心定,以第四定為地。」(大正29,184a7-10)
- 26《中阿含經》卷5(22經)《成就戒經》:「爾時,尊者舍梨子告諸比丘:若比丘成就戒,成就定,成就慧者,便於現法出入想知滅定,必有此處。若於現法不得究竟智,身壞命終,過轉食天,生餘意生天中,於彼出入想知滅定,必有此處。是時,尊者烏陀夷共在眾中,尊者烏陀夷白曰:尊者舍梨子!若比丘生餘意生天中,出入想知滅定者,終無此處。」(大正1,449c9-16);《增支部》《五集》(日譯兩傳19,p.268-p.269)。
- 27《大般若波羅蜜多經》卷592:「爾時,滿慈子白佛言:世尊!我謂聲聞所得諸定勝菩薩定,所以者何?聲開具得九次第定,菩薩於中唯得前八,菩薩不得滅受想定故,聲聞定勝諸菩薩。爾時,世尊告滿慈子,菩薩亦得滅受想定。謂於此定已得自在但不現入,所以者何?如來不許諸菩薩眾現入此定,勿由現入退暨聲聞或獨覺地。」(大正7,1064b11-17)

(二)《長部》《大緣經》立七識住與二處,二處是無想有情處與非想非 非想處。<sup>28</sup>

「無想定」與「滅盡定」相似,所以從起定時的差異,而加以分 別。<sup>29</sup>

七識住與二處,綜合起來,名爲九有情居。30

- (2)《中阿含經》卷24(97經)〈大因經〉:「阿難!第一處者,有色眾生無 想無覺,謂無想天。若有比丘知彼處、知彼處習、知滅、知味、知患、知 出要如真。阿難!此比丘寧可樂彼處,計著住彼處耶?答曰:不也!阿 難!第二處者,無色眾生度一切無所有處,非有想非無想處,是非有想非 無想處成就遊,謂非有想非無想處天。若有比丘知彼處、知彼處習、知 滅、知味、知患、知出要如真。阿難!此比丘寧可樂彼處,計著住彼處 耶?答曰:不也!」(大正1,582a5-14)
- <sup>29</sup> (中阿含經) 卷58 (210經) 〈法樂比丘尼經〉(大正1,789a13-24); (中阿含經) 卷58 (211經) 〈大拘絺羅經〉(大正1,791c22-792a4)。
- 30 (1) 《長部》 (33) 《等誦經》 (日譯兩傳8, p.343-p.344)。《增支部》 〈九集》 (日譯兩傳22上, p.77-p.78)。《長阿含經》卷8 (9經) 《眾集經》:「諸比丘!如來說九正法,所謂九眾生居。或有眾生,若干種身,若干種想,天及人是,是初眾生居。復有眾生,若干種身而一想者,梵光音天最初生時是,是二眾生居。復有眾生,一身若干種想,光音天是,是三眾生居。復有眾生,一身一想,遍淨天是,是四眾生居。復有眾生,無想無所覺知,無想天是,是五眾生居。復有眾生,空處住,是六眾生居。復有眾生,鐵處住,是七眾生居。復有眾生,不用處住,是八眾生居。復有眾生,住有想無想處,是九眾生居。是為如來所說正法,當共撰集,以防諍訟,使梵行久立,多所饒益天、人獲。」(大正1,52b23-c5)
  - (2)《增壹阿含經》卷40〈九眾生居品〉:「爾時,世尊告諸比丘,有九眾生居處,是眾生所居之處。云何為九?或有眾生,若干種身,若干種想,所謂天及人也。或有眾生,若干種身一想。所謂梵迦夷天,最初出現也。或有眾生,一身若干想,所謂光音天也。或有眾生,一身一想,所謂遍淨天也。或有眾生無量空,所謂空處天也。或有眾生無量識,識處天也。或有眾生不用處,所謂不用處天也。或有眾生有想無想,有想無想處天也。諸

<sup>28(1)《</sup>長部》(15)〈大緣經〉日譯兩傳7,p.22-p.24);《長阿含經》卷 10(13經)《大緣方便經》:「云何二入處?無想入、非想非無想入是 為。阿難!此二入處,或有沙門、婆羅門言:此處安隱,為救、為護、為 舍、為燈、為明、為歸、為不虛妄、為不煩惱。阿難!若比丘知二入處, 知集、知滅、知味、知過、知出要、如實知見。彼比丘言:彼非我,我非 彼,如實知見,是為二入。」(大正1,62b13-19)

- (三)依〈長部〉《波梨經》說:傳說中的世界起源說,其中「無因論」 者,是從無想有情死沒而來生的,所以說無因而有。<sup>31</sup>
- (四)無想定與無想有情,可能外道有類似無想的修驗與傳說,佛法爲了要給以應有的解說,才從無相定、滅盡定中分出,位居四禪廣果天上。這是成立要遲一些。

# 八、依四念處而修無相三昧 (p.41)

(一)《雜阿含經》(修多羅)卷10(272經)(大正2,72a-b)說: 比丘!貪想、惠想、害想,貪覺、惠覺、害覺,及無量種種不善, 云何究竟滅盡?於四念處繁心,住無相三昧,修習多修習,惡不善 法從是而滅,無餘永盡。

多聞聖弟子作是思惟:世間頗有一法可取而無罪過者?思惟已,都不見一法可取而無罪過者。……作是知已,於諸世間則無所取;無所取者,自覺涅槃。

(二)《相應部》〈蘊相應〉所說的,大致相同。<sup>32</sup> 依經說:依三種想而 有三種不善覺 <sup>33</sup>(覺,新譯尋思),引起種種的不善法,多修習無 相三昧,能永滅無餘。

所生之處名為九也,是謂。比丘!九眾生居處,群萌之類,曾居、已居、當居。是故,比丘!當求方便,離此九處。如是,諸比丘,當作是學。」 (大正2,764c21-765a4)

<sup>31《</sup>長部》(24)《波梨經》(日譯南傳8, p.43)。《長阿含經》卷11(15經) 《阿盆夷經》:「佛告梵志:或有沙門、婆羅門言:我無因而出。我語彼言: 汝尊實言,本無因出耶?彼不能報,逆來問我。我時報曰:或有眾生無想、無知,若彼眾生起想,則便命終來生此間,漸漸長大,剃除蠶髮,服三法衣,出家修道,便入心定三昧,以三昧力識本所生;便作是言,我本無有,今忽然有。此世間本無,今有,此實餘虚。如是,梵志、沙門、婆羅門以此緣故,言無因出。唯佛知之,過是亦知,知已不著苦、集、滅、味、過、出要,如實知之,已平等觀無餘解脫,故名如來。」(大正1,69c21-70a2)

<sup>32 (</sup>相應部) (22) (蘊相應) (日譯南傳14, p.150)。

<sup>33</sup> 三種不善覺: 含、恚、害。

- (三)無相三昧是依四念處而修的。四念處是:觀身不淨,觀受是苦,觀心無常,觀法無我,是解脫的一乘道。依此而修無相三昧,不取一切相,不取法有,也不取法無,真能修到無所取著,就能自證涅槃了。
- (四)經中常說:依四念處,修七覺支而得解脫。每一覺支的修習,都是「依遠離,依離欲,依滅,向於捨(捨即不著一切)」的。不取著一切相的無相三昧,可說就是「依滅,向於捨」的修習。

# 九、不依一切想而修的「無相三昧」與「強梁禪」34 (p.41-p.42)

(一)不取著一切法的三昧,與佛化詵陀迦旃延的未調馬——強梁禪,應 有一定程度的關係,如《雜阿含經》(「如來記說」)卷33(926 經)說:

如是詵陀!比丘如是(不念五蓋,住於出離如實知)禪者,不依地修禪,不依水、火、風、空、識、無所有、非想非非想而修禪;不依此世,不依他世,非日(非)月,非見、聞、覺、識,非得、非求,非隨覺、非隨觀而修禪。詵陀!比丘如是修禪者,諸天主、伊溼波羅、波閣波提,恭敬合掌,稽首作禮而說偈言:南無大士夫,南無士之上!以我不能知,依何而禪定?

佛告跋迦利:比丘於地想能伏地想,於水、火、風,……若覺、若 觀,悉伏彼想、跋迦利!比丘如是禪者,不依地、水、火、風,乃 至不依覺、觀而修禪。

(大正2,236a-b)

(二)於地等能伏地等想,不依地等一切而修的,是無相禪。《別譯雜阿 含經》引申爲:「皆悉虛偽,無有實法,但以假號因緣和合有種種 名,觀斯空寂,不見有法及以非法」。35「不見有法及以非法」, 與佛《教迦旃延經》的不起有見、無見相合;也與離有見、無見, 不見一法可取而無罪過說相合。36

<sup>34</sup> 參見印順法師《初期大乘佛教之起源與開展》,p.278-p.285。

<sup>35 《</sup>別譯雜阿含經》卷8 (大正2,431a17-19)。

<sup>36(1) 《</sup>雜阿含經》卷12(301經):「佛告[跳-兆+散]陀迦旃延:世間有二種

- (三)無所依而修禪,見於《增支部》「十一集」37已衍化為類似的十經。
- (四)各部派所誦的經文,有不少出入,大抵合於自宗的教義。38 然從 〈雜阿含經〉與〈增支部〉相同的來說,這是不依一切想而修的無 相禮。

#### 十、以見道說無相 (p.42-p.44)

- (一) 《大毘婆沙論》卷40 (大正27,209b)說: 大目乾連!底沙梵天不說第六無相住者耶?……若有茲芻,於一切相不復思惟,證無相心三摩地具足住,是名第六無相住者。
  - 1、論中廣引經文(應是有部的《增壹阿含經》):底沙梵天對大目乾 連說:部分的梵眾天,能夠知道誰是俱解脫,……誰是信勝解。目乾 連告訴了如來,如來以為:「一切聖者,總有七人<sup>39</sup>」。底沙梵天從 俱解脫說到了信勝解,只說了五人,沒有說第六無相住者。無相住者 是證得無相心三摩地具足住的,這是梵天所不能知道的;這與諸天主 不知真實禪是依何而禪定一樣。

依。若有、若無,為取所觸,取所觸故。或依有、或依無。若無此取者,心境繁著使不取、不住、不計我苦生而生,苦滅而滅。於彼不疑、不惑,不由於他而自知,是名正見,是名如來所施設正見,所以者何?世間集如實正知見,若世間無者不有,世間滅如實正知見。若世間有者無有,是名離於二邊說於中道。」(大下2,85c20-28)

(2) 《雜阿含經》卷10 (272經):「善男子、善女人信樂出家,修習無相三昧,修習多修習已,住甘露門,乃至究竟甘露涅槃。我不說此甘露涅槃,依三見者。何等為三?有一種見如是如是說,命則是身。復有如是見,命異身異。又作是說,色是我,無二無異,長存不變。多聞聖弟子作是思惟,世間頗有一法可取,而無罪過者;思惟已,都不見一法可取,而無罪過者。我若取色,即有罪過。若取受、想、行、識則有罪過。作是知已,於諸世間,則無所取。無所取者,自覺涅槃,我生已盡,楚行已立,所作已作,自知不受後有。」(大正2,72a28-b10)

<sup>37 《</sup>增支部》(十一集》(日譯南傳22下, p.491)。

<sup>38</sup> 參見印順法師《初期大乘佛教之起源與開展》p.278-p.284。

<sup>39</sup> 七聖者:1、隨信行,2、隨法行,3、信勝解,4、見至,5、身證,6、慧解脫,7、俱解脫。(參見《俱舍論》卷25)

- 2、佛所說的第六無相住者,《大毘婆沙論》解說爲:「一切聖者,總 有七人」,底沙已說了五人,所以無相住者,就是「隨法行」與 「隨信行人」。
- 3、隨法行與隨信行,是見道位。見道位有十五心,是速疾道,是微細道,不可安立施設,所以隨法行與隨信行,綜合名爲無相住者。40
- (二)《大毘婆沙論》所引經文,見於〈增支部〉,但略有不同。底沙梵 天說了六人——俱解脫……隨法行,沒有說第七無相住補特伽羅<sup>41</sup>, 那末第七無相住人,是專指「隨信行人」了。
- (三)爲什麼隨信行人,特別名爲無相住人呢?
  - 1、關於經說的第六無相住人,《大毘婆沙論》說到:「有於彼經不了 其義,便執緣滅諦入正性離生,見道名為無相住故,唯滅諦中無諸 相故」<sup>42</sup>。這是法藏部的見解,如《大毘婆沙論》卷185(大正 27,927c4-12)說:

云何作意入正性離生,乃至廣說。

問:何故作此論?

答:欲止他宗顯己義故。謂或有說,三三摩地隨一皆能入正性離 生。今遮彼意顯唯二三摩地隨一能入,而非無相故作斯論。

<sup>40 (1) 《</sup>大毘婆沙論》卷40:「問:云何得知隨信、法行名為第六無相住者?答:一切聖者總有七種,底沙梵天已說五種,未說隨信、隨法行者,故知此二合為第六無相住者。所以者何?此二無相不可安立,不可施設,在此在彼。若苦法智忍,若苦法智,廣說乃至若道類智忍,以此無相不可安立,不可施設,在此在彼,故名第六無相住者。問:何故此二合立一耶?答:即此文說此二俱無相,不可安立,不可施設故。復次,此二俱不起,不相似心故;此二俱有十五心故;此二心品現行等故;此二俱是速疾道故;此二意樂俱不起故;此二俱是微細道故;此二俱是不可安立施設法故;此二俱是難覺道故;此二俱是不現見故。」(大正27,209c3-16)

<sup>(2) 《</sup>大毘婆沙論》卷105:「於見道說無相聲者。如說:目連不說第六無相住者。云何第六無相住者?謂隨信行、隨法行者。不可施設在此在彼;不可施設在苦法智忍乃至在道類智忍故。問:何故見道說名無相?答:見道速疾不越期心,不可施設此彼相故。」(大正27,541c25-542a1)

<sup>41 (</sup>增支部) (七集) (南傳20, p.326-p.328)。

<sup>42 《</sup>大毘婆沙論》卷40 (大正27,209b27-29)。

或復有說: 唯無相三摩地,能入正性離生,如達摩毱多部說。彼說以 無相三摩地,於涅槃起寂靜作意,入正性離生。 為遮彼執,顯唯無相三摩地不能入正性離生,故作斯論。

A、說一切有部:唯空三昧、無願三昧能入正性離生。 B、法藏部(達摩毱多部):唯無相三昧能入正性離生。

- 2、入正性離生,就是見道。依經典明文,隨信行人等所以被名爲無相住 者,是由於「於一切相不復思惟,於無相心三摩地具足住」,而不是 〈大毘婆沙論〉所說那樣的。
- 3、見四諦得道,見滅諦得道,是部派佛教的二大系。依第六名無相住者來說,在聖道的修行中,知苦、斷集而證滅諦,名爲聖者,也許見滅得道說更合於經義呢!

#### 十一、凡夫的無相心三昧、聖者的無相心三昧(p.44)

無相心三昧,是有淺深的:

- (一)凡夫的無相心三昧:淺的還可能會退墮。(有漏的無相心三昧)
- (二)聖者的無相心三昧:深的是見滅得道,成爲聖者;最究竟的,當然是一切煩惱空,阿羅漢的不動心解脫了。

釋厚觀 (2004.5.12)

#### 一、以空爲主題而集出的《阿含經》(p.47)

《中阿含經》的《小空經》與《中部》的《空小經》相當;《中阿含經》的《大空經》與《中部》的《空大經》相當,是以空爲主題而集出的經典。

這兩部「空經」,都淵源於《雜阿含經》中的空住<sup>1</sup>,經不同的傳宏, 而分別集出來的。都是依空觀的進修而達究竟解脫的。在修行的方便 上,兩部經是不同的,但都深深影響了發展中的佛教。

- 1、《中阿含經》卷 49(190)《小空經》(大正 1,736c-738a)。
- 2、《中部》(121)《空小經》(日譯南傳11下,p.119-p.127;漢譯南傳12,p.89-p.94)。
- 3、《中阿含經》卷49(191)《大空經》(大正1,738a-740c)。
- 4、《中部》(122)《空大經》(日譯南傳11下, p.127-p.139;漢譯南傳12, p.95-p.103)。

# 二、《小空經》內容大要 (p.47-p.50)

# (一)三世如來都行真實空(p.47)

<sup>1 (</sup>雜阿含經》卷9(236經):「佛告舍利弗:今入何等禪住?舍利弗白佛言:世尊!我今於林中入空三昧禪住。佛告舍利弗:善裁!善哉!舍利弗!汝今入上坐(座)禪住而坐禪,若諸比丘欲入上座禪者,當如是學。若入城時、若行乞食時、若出城時,當作是思惟:我今眼見色,頗起欲、思愛、愛念、著不?舍利弗!比丘作如是觀時,若眼識於色有愛念染著者,彼比丘為斷惡不善故,當勤欲方便堪能,繁念修學。……若比丘觀察時,若於道路、若聚落中行乞食,若出聚落,於其中間,眼識於色,無有愛念染著者,彼比丘願以此喜樂善根,日夜精勤,繁念修習,是名比丘於行、住、坐、臥,淨除乞食,是故此經名清淨乞食住。」(大下2,57b3-28)

佛曾經爲阿難說 ,「我多行空」(住)爲緣起;以三世如來 ,都 「行此真實空 ,不顛倒 ,謂滿盡、無滿、無為心解脫」<sup>2</sup>作結 <sup>3</sup>。這是一切佛所多住的 ,所以成佛之道的大乘法 ,特別舉揚空性的修證 ,是可以從此而得到線索的。<sup>4</sup>

#### (二)《小空經》的空義 (p.47)

- 1、依《小空經》說:空,不是什麼都沒有,而是空其所空,有其所有的。如說「鹿子母堂空」,這是說鹿子母堂中,空無牛、羊、人、物,而鹿子母堂是有——不空的。5
- 2、依於這一解說,後來瑜伽大乘說:「謂由於此,彼無所有,即由彼故 正觀為空。復由於此,餘實是有,即由餘故如實知有:如是名為悟入 空性,如實無倒。」<sup>6</sup>所以,「若觀諸法所有自性畢竟皆空,是名於 空顛倒趣入」<sup>7</sup>,成爲大乘有宗的根本義。
- 3、《小空經》所說的空(性),是依名釋義的;提出不空,作空與不空的對立說明,實是一項新的解說。
- (三) 《小空經》觀空的方法 (p.48-p.49)
- A、依世間道修空:

1、村落想、人想空,但無事想不空:

釋尊在經中說:「阿難!我多行空」。《瑜伽師地論》卷90解說為:「世尊於 昔修習菩薩行位,多修空住,故能速證阿耨多羅三藐三菩提。」(大正 30,813a6-8)……大乘經的多明一切法空,即是不住生死,不住涅槃,修菩薩 行成佛的大方便!

<sup>2 (</sup>中阿含經) 卷49 (190經) (小空經) (大正1,737c28-29)。

<sup>3「</sup>漏畫、無漏、無為心解脫」,《大毘婆沙論》卷105,引經作:「能速盡諸漏,證得無漏,無加行解脫。」(大正27,543a)

<sup>4</sup> 印順法師著〈華雨集〉(第四冊)p.69:

<sup>5《</sup>中阿含經》卷49(190經)〈小空經〉:「我從爾時及至於今,多行空也。阿難!如此應子母堂空無象、馬、牛、羊、財物、穀米、奴婢,然有不空,唯比丘眾。是為,阿難!若此中無者,以此故我見是空;若此有餘者,我見真實有。阿難!是謂行真實、空、不顛倒也。」(大正1,737a7-12)

<sup>6 (</sup>瑜伽師地論) 卷36 (本地分) (大正30,488c28-489a2)。

<sup>7 (</sup>瑜伽師地論) 卷90 (攝事分) (大正30,812c5-6)。

《小空經》所說的空住,是適應於住阿蘭若(arafifia)者而展開的 修法,所以從阿蘭若——無事處說起。修行者專心憶念(即「作 意」)無事想(arafifia-safifiā),不起村落想,人想,因村落想及人 想而引起的疲勞,是沒有了8。這樣,村落想空,人想空,而無事 想不空,「是謂行真實空(性)不顛倒」。9

2、人想、無事想空,但地想不空:

進一步,不憶念人想與無事想,專一憶念地想,觀地平如掌;人想 空,無事想空,(因人想、無事想而引起的疲勞沒有了),而地想 不空,「是謂行真實空(性)不顛倒」。10

<sup>8「</sup>疲勞」,《中部》(121)〈空小經〉作「患惱」。《瑜伽師地論〉卷90,解 說爲:「麁重,不寂靜住,及熾然等。」(大正30,812c17)

<sup>9(1)《</sup>中阿含經》卷49(190經)〈小空經〉:「比丘若欲多行空者,彼比丘莫 念村想,莫念人想,當數念一無事想。彼如是知空於村想,空於人想,然 有不空,唯一無事想。若有疲勞,因村想故,我無是也。若有疲勞,因人 想故,我亦無是。唯有疲勞,因一無事想故。若彼中無者,以此故,彼見 是空,若彼有餘者,彼見真實有。阿難!是謂行真實、空、不顛倒也。」 (大正1,737a12-19)

<sup>(2) 〈</sup>小空經〉中「若彼中無者,以此故,彼見是空,若彼有餘者,彼見真實 有」之文句, 《瑜伽師地論》卷90《攝事分》譯為: 「於此處,彼非有 故,正觀為空。若於此處,所餘有故,如實知有。」(大正30,812b20-22) 《瑜伽師地論》並舉例說明:「譬如客舍於一時間無諸人物,說名為 空。於一時間有諸人物,說名不空。或即此舍,由無一類,說名為空,謂 無材木,或無覆苫,或無門戶,或無關鍵,或隨一分無所有故;然非此舍 即含體空。」(大正30,812b22-c6)

<sup>10 《</sup>中阿含經》卷49 (190經) 〈小空經〉:「比丘若欲多行空者,彼比丘莫念人 想,莫念無事想,當數念一地想。彼比丘若見此地有高下,有蛇聚,有棘刺 叢,有沙有石,山岭深河,莫念彼也。若見此地平正如掌,觀望處好,當數念 彼。阿難!猶如牛皮,以百釘張,極張托已,無皺無縮。若見此地有高下,有 蛇聚,有棘刺叢,有沙有石,山嶮深河,莫念彼也。若見此地平正如掌,觀望 虞好,當數念彼。彼如是知空於人想,空無事想,然有不空,唯一地想。若有 疲勞,因人想故,我無是也。若有疲勞,因無事想故,我亦無是。唯有疲勞, 因一地想故。若彼中無者,以此故彼見是空,若彼有餘者,彼見真實有。阿 難!是謂行真實、空、不顛倒也。」(大正1,737a19-b4)

- 3、地想、空無邊處想、識無邊處想、無所有處想次第進修觀空: 這樣的次第進修,專念空無邊處想而地等想空。專念識無邊處想而 空無邊處等想空。專念無所有處想,不念識無邊處等想,讓無邊處 等想空,而無所有處想不空,「是調行真實空(性)不顛倒」。<sup>11</sup>
- 4、以上依世間道修空;這樣的「行真實空性」,是有漏的,有淺深層 次的。

(村落想、人想、無事想、地想、空無邊處想、識無邊處想、無所 有處想)

#### B、依聖道修空:

以下,依聖道修空,《小空經》(大正1,737c1-21)這樣說:若欲多行空者,彼比丘莫念無量識處想,莫念無所有處想,當數念一無想心定。彼如是知:空無量識處想,空無所有處想,然有不空,唯一無想心定。……

彼作是念:我本無想心定,本所行,本所思,若本所行、本所思者,我不樂彼,不求彼,不應住彼。如是知,如是見,欲漏心解脫,有漏(心解脫),無明漏心解脫。解脫已,便知解脫,生已盡,楚行已立,所作已辦,不更受有,知如真。彼如是知:空欲漏,空有漏,空無明漏,然有不空,唯此我身六處命存。若有疲勞,因欲漏故,我無是也。若有疲勞,因有漏、無明漏故,我亦無是。唯有疲勞,因此我身六處命存故。若彼中無者,以此故彼見是空;若彼有餘者,彼見真實有。阿難!是謂行真實空(性)不顛倒也,謂漏盡,無漏,無為心解脫。

<sup>11 《</sup>中阿含經》卷49 (190經)〈小空經〉:「比丘若欲多行空者,彼比丘莫念無事想,莫念地想,當數念一無量空處想。彼如是知,空無事想,空於地想,然有不空,唯一無量空處想。……彼比丘莫念地想,莫念無量空處想,當數念一無量識處想。彼如是知,空於地想,空無量強處想,然有不空,唯一無量識處想。……彼比丘莫念無量空處想,莫念無量識處想,當數念一無所有處想。彼如是知,空無量空處想,空無量識處想,然有不空,唯一無所有處想。若有疲勞,因無量空處想故,我無是也。若有疲勞,因無量識處想故,我亦無是。唯有疲勞,因一無所有處想故。若彼中無者,以此故彼見是空,若彼有餘者,彼見真實有。阿難!是謂行真實、空、不顛倒也。」(大正1,737b5-29)

- 1、《小空經》中的「無想心定」,依《空小經》,知道是「無相心三 昧」的異譯。
- 2、經說「然有不空,唯一無想心定」,與上文「然有不空,唯一無所 有處想」等不同,不再說不空的「想」,因爲無所有處等是有想 定,無相心定是無想定。12
- 3、但無想心定,還是有爲法,還是「有疲勞」——惱患的,所以如樂 著無想心定,就是非想非非想處。13 如觀無想心定,是本行所作的有爲法,不樂、不求、不住,那就以 慧得解脫──空欲渴,空有漏,空無明溻,得究竟解脫,也就是無 相心解脫中最上的不動心解脫。
- 4、《小空經》中的「無想心定」有「疲勞」及「不樂住」二類,沒有 別立非想非非想處,與《淨不動道經》14是相同的。〔無所有處→ 無想心定(無相心三昧)〕
- 5、《瑜伽論》分爲「世間道修」與「聖道修」二類說:「以世間道修 習空性,當知為趣乃至上極無所有處,漸次離欲。自斯已後,修聖 道行,漸次除去無常行等,能趣非想非非想處,畢竟離欲,。15

<sup>12</sup> 參見印順法師著《空之探究》p.37-p.38:「無所有處以下,是初禪到無所有處 定,是有想而不覺知;無想心定是無想而不覺知。……這可見無所有處以上, 就是無想的無相心三昧。……這是認,無所有處定以下,是有想定,與《雜阿 含經》所說相同。 |

<sup>13</sup> 參見印順法師著《空之探究》p.38-p.39:「得此無想定的,如有所受(取)—— 樂、著、住,那就受(非)有想無想處的果報。無相心定而有所樂著,所以是無 想而又有不明了的細想現行,因而名為非想非非想處定。如心無取著,那就是無 相心解脫了。」

<sup>14《</sup>中阿含經》 袋18 (75經) 〈淨不動道經〉:「復次,多聞聖弟子作如是觀: 若現世欲及後世欲,若現世色及後世色,若現世欲想、後世欲想,若現世色 想、後世色想及不動想、無所有處想,彼一切想是無常法,是苦、是滅。彼於 爾時而得無想,彼如是行、如是學,如是修習而廣布,便於處得心淨。於處得 心淨已,比丘者或於此得入無想,或以慧為解;彼於後時,身壞命終,因本意 故,必至無想處,是謂說淨無想道。」(大正1,543a1-9); 參見印順法師著〈空之探究〉p.30。

<sup>15 (</sup>瑜伽師地論) 卷90 (擾事分) (大正30,812c28-813a2)。

「非想非非想處」畢竟離欲,與《小空經》的「無想心定」相合。

6、南傳的〈空小經〉在無所有處以上,別立非想非非想處<sup>16</sup>。然後說無相心三昧,空於非想非非想處;再依無相心三昧,觀有爲是無常滅法,得漏盡。這對於依無相心三昧,而分立非想非非想處的古義,已隱覆而不再見了。

[無所有處→非想非非想處→無相心三昧]

#### C、小結 (p.49-p.50):

- 《小空經》的悟入空性,是次第悟入的,通於有漏定的。空的是什麼?是想,是依想而引起的疲勞,所以無想心三昧爲最上。
- 2、無想心三昧,空於一切煩惱,畢竟離欲,而我們的身心——六(內)處,在命終以前是不空的,但不再爲煩惱所動亂,心解脫自在。並知道:「我生已盡,梵行已立,所作已辦,不受後有」<sup>17</sup>。
- 3、空住與無相心三昧,初修的方便,雖有些差別,而究竟終歸是一致的。所以《大毘婆沙論》說:智果智功德的無相心三摩地,是空三摩地的異名。18

復次,阿難!比丘不作意空無邊處想,不作意識無邊想,唯作意無所有處想之一緣。……復次,阿難!比丘不作意識無邊處想,不作意無所有處想,唯作意 非想非非想處之一緣。……復次,阿難!不作無所有處想,不作意非想非非想 處想,唯作意無想心定之一緣。……阿難!如是彼思惟:「此如實性、不顛 倒、清淨是空類。」(日譯兩傳11下,p.123-p.125;漢譯兩傳12,p.92-p.93)

- 17 (中阿含經》卷49(190經)(小空經):「生已盡, 梵行已立, 所作已辦, 不更受有。」(大正1,737c13-14)
- 18 (1) 《大毘婆沙論》卷104:「於空三摩地說無相聲者。如契經說:有一茲弱得無相心定,然根鈍故,不知此定有何果報有何勝利。彼作是念:尊者阿難,佛及弟子,常所稱歎,我應往問。……遂逐六年竟不聞說,彼懷疑久俛仰問言:若有獲得無相心定不沈不舉,攝持諸行,如水堤塘,解脫故住,住故解脫,佛說此定有何果報?有何勝利?阿難聞已便反問言:汝得此定耶?彼作是念:我昔所慮今果得之,便默然而住。阿難告言:佛說此定得解果報、得解勝利。解謂智生、修道、盡漏,汝亦不久當得此事。……解脫故住者,是自性解脫住故。解脫者,是相續解脫,此定觀無我、我所相故名無相而實是空,以彼茲芻專修此定,能初證入正性離生,

<sup>16 (</sup>中部) (121) (空小經):

#### 三、《大空經》內容大要 (p.50-p.54)

- (一) 《大空經》與《小空經》的異同 (p.50):
  - 1、《大空經》與《小空經》,都是如來與弟子共同修證的法門。
  - 2、《小空經》是由下而上的,豎的層層超越,順著禪定的次第,最後 以無相心三昧,不取著而湯盡解脫。 《大空經》卻是由外而內,橫舉四類空作意(四種空觀),修習成 就而得究竟。四類空作意是:(1)外空作意,(2)內空作意,
- (二)《大空經》與南傳《空大經》之差異(p.50) 四類作意的修習,《大空經》與南傳《空大經》,說明上略有 差別。

(3) 俱空(《中阿含經》作內外空)作意,(4)不動作意。

1、依《大空經》說:修學者先要「持內心住止令一定」,也就是修得 初禪(二禪、三禪、四禪),得四增上心(四禪),然後依定起 觀。念(即「作意」)內空,如「其心移動不趣向近,不得清澄, 不住,不解於內空」19,那就念外空。如外空又不住,不解,那就 念內外空。又不住,不解,那就念不(移)動。20

於最後時盡諸漏故。《法印經》說:若觀色、聲、香、味、觸相,而捨諸 相名無相定,彼觀境界相而捨有情相,謂以空定觀色等法,捨有情想,於 中都無女男等故。由此尊者妙音說曰:諸有情想依境界相故,觀境相捨有 情想,女、男相無,名無相定,而實是空三摩地。」(大正27,541b9c15)

- (2) 《鞞婆沙論》卷13:「比丘!此三昧智果智功德者,取證得果漏盡故,說 智果智功德。於是彼比丘開尊者阿難善方喻說,內懷歡喜誦習受持已,禮 尊者阿難足,繞尊者阿難已而去,彼比丘因尊者阿難教授,獨靖寂蒸坐心 不放逸,精勤遊已知法至得阿羅漢,此是空三昧說無想。」〔大正 28 · 514b4-9)
- (3) 參見印順法師著〈空之探究〉p.36。
- 19《中部》(122)〈空大經〉作:「心不勇躍,不欣喜,不定住,不解脫。」 (日譯南傳11下,p.130;漢譯南傳12,p.96-p.97)。
- 20 《中阿含經》卷49(191經) 〈大空經〉: 阿難!如是比丘持內心住止令得一定。彼持內心住止令一定已,當念內空。

總之,要修習多修習,達到心不移動趣向於近,得清淨,住,解於 內空……不(移)動。21《瑜伽論》也這樣說。22

2、南傳《空大經》別別的說明四類作意,沒有展轉次第的意義。

#### (三)四類作意之意涵(p.50-p.52)

1、《瑜伽師地論》以「所證空」與「所修空」分判四類作意: 四類作意的定義,經文沒有確切的說明,《瑜伽論》23解說爲:

彼念內空已,其心移動,不趣向近,不得清澄,不住不解於內空也。

阿難!若比丘觀時,則知念內空,其心移動,不趣向近,不得清澄,不住不解 於內空者,彼比丘當念外空。彼念外空已,其心移動,不趣向近,不得清澄, 不住不解於外空也。

阿難!若比丘觀時,則知念外空,其心移動,不趣向近,不得清澄,不住不解 於外空者,彼比丘當念內外空。彼念內外空已,其心移動,不趣向近,不得清 澄,不住不解於內外空也。阿難!若比丘觀時,則知念內外空,其心移動,不 趣向近,不得清澄,不住不解於內外空者,彼比丘當念不移動。彼念不移動 已,其心移動,不趣向近,不得清澄,不住不解於不移動也。

(大正1,738c2-18)

21 (中阿含經) 卷49 (191經) 〈大空經〉:

阿難!若比丘觀時,則知念不移動,其心移動,不趣向近,不得清澄,不住不 解於不移動者,彼比丘彼彼心於彼彼定,御復御,習復習,軟復軟,善快柔 和,攝樂遠離。若彼彼心於彼彼定,御復御,習復習, 軟復軟,善快柔和,攝 樂遠離已,當以內空成就遊。彼內空成就遊已,心不移動,趣向於近,得清澄 住,解於內空。阿難!如是比丘觀時,則知內空成就遊,心不移動,趣向於 近,得清澄住,解於內空者,是謂正知。

阿難!比丘當以外空成就遊,彼外空成就遊已,心不移動,趣向於近,得清澄 住,解於外空。阿難!如是比丘觀時,則知外空成就遊,心不移動,趣向於 近,得清澄住,解於外空者,是謂正知。

阿難!比丘當以內外空成就遊,彼內外空成就遊已,心不移動,趣向於近,得 清澄住,解於內外空。阿難!如是比丘觀時,則知內外空成就遊,心不移動, 趣向於近,得清澄住,解於內外空者,是謂正知。

阿難!當以不移動成就遊,彼不移動成就遊已,心不移動,趣向於近,得清澄 住,解於不移動。阿難!如是比丘觀時,則知不移動成就遊,心不移動,趣向 於近,得清澄住,解於不移動者,是謂正知。(大正1,738c18-739a12)

<sup>22 《</sup>瑜伽師地論》卷90〈攝事分〉(大正30,813a-b)。

<sup>23 《</sup>瑜伽師地論》卷90 《攝事分》:「復次有二種空:一者、應所證空,二者、 鷹所修空。 ……



依經文的四類作意,而分別爲所證空與所修空,先證而後修,不過 是論師的一項解說吧!

2、從《瑜伽論》的解說,也可發見經義的線索。

如《中阿含經》《大空經》(大正1,739b)說:

〔觀五欲無常,證外空而離貪欲〕

有五欲功德,可樂, (可)意,所(可字的訛寫)念, (可)愛, 色欲相應24。眼知色,耳知聲,鼻知香,舌知味,身知觸。若比丘 心至到(?),觀此五欲功德, .....觀無常.....,如是比丘觀時則 知者,此五欲功德,有欲有染,彼已斷也,是謂正知。

「觀五取陰生滅無常, 讚內空而離我慢]

應所證空,略有二種:一者、外空,二者、內空。外空者:謂超過一切五種色 想,則五妙欲之所引發。於離欲貪,正能作證。內空者:謂於內諸行,斷增上 慢,正能作證。

應所修空,亦有二種:一、於內外諸境界中,修無我見;二、即於彼修無常 見。 ……

又於此中,若諸茲芻、為離欲貪,精勤修學觀察作意、增上力故;於欲界繁諸 不淨相,勉勵思惟。彼於外空未作證故,於其正道未善修故,趣染習故,於外 空性心不證入,不愛樂故,便於其中,由我慢門,心不流散等隨觀察,以寂靜 相思惟內空。

彼由我慢未永斷故,於其正道未善修故,亦於此中心不證入。遂於內外一切行 中,修無我見。

於無我見未善修故,亦於其中心不證入。乃於內外一切行中,修無當見,今心 不動。於諸行中,見無常故,一切種動,皆無所有;故無常見,名不動界。」 (大正30,813a11-b22)

24 參照《雜阿含經》卷13 (311經),作:「眼見可愛,可樂,可念,可意,長養 欲之色。」(大正2,89b7-8)

有五盛(盛是取的古譯)陰:色盛陰,覺(受的古譯)、想、行、 識盛陰。謂比丘如是觀興衰,……若有比丘如是觀時,則知五陰中 我慢已滅,是謂正知。

#### ※ 經文釋義:

- (1)依經文所說,觀五欲功德,是外離欲貪;觀五取陰,是內離我 慢。
- (2) [內空:] 五取陰和合,是個人自體;觀五陰生滅無常,(無常故苦,無常苦故無我),所以可說是證內空而離我(見、我愛、我)慢。
- (3) 〔外空:〕五欲功德,是眼、耳、鼻、舌、身——五根;於色、 聲、香、味、觸境,起可樂、可意、可念、可愛,與欲貪相應; 觀五欲無常,可說是證外空而離欲貪。

#### 3、四類作意之先後次第:

- (1) 這四類作意的次第,《瑜伽論》先外空而後內空<sup>25</sup>;《空大經》 與《大空經》,卻是先內空而後外空。
- (2)不過,《大空經》標舉如來所住時說:「我此異(異是殊勝的意思)住處,正覺盡覺,謂度一切色想,行於<u>外空</u>」<sup>26</sup>。先舉度一切色想的外空,與《瑜伽論》的先說外空相合。
- (3)但《空大經》作:「如來住勝等覺,即不作意一切諸相,<u>內空</u>成 就住」<sup>27</sup>。

<sup>25 (</sup>瑜伽師地論)卷90〈攝事分〉:「彼於外空未作證故,於其正道未善修故, 趣染習故,於外空性心不證入,不愛樂故,便於其中,由我慢門,心不流散等 隨觀察,以寂靜相思惟內空。」(大正30,813b13-16)

<sup>26《</sup>中阿含經》卷49(191經)〈大空經〉:「阿難!若有比丘不欲嘩說,不樂嘩說,不合會嘩說,不欲於眾,不樂於眾,不合會眾,欲離於眾,常樂獨住遠離處者,得時愛樂心解脫,及不時不移動心解脫者,必有是處。所以者何?我不見有一色令我欲樂,彼色敗壞變易,異時生愁戚啼哭、憂苦、懊惱,以是故我此異住處,正覺盡覺,謂度一切色想,行於外空。」(大正1,738b8-15)

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>《中部》(122)〈空大經〉:「如來所勝等覺,即作意一切諸相,而當成就內 空住。」(漢譯南傳12,p.96-p.97)

#### 4、四類作意思想之開展:

- (1) 《空大經》廣說內空作意與不動作意,而外空與俱空作意,只簡 略的提到名目。28 所以這一修空的教授,起初可能只有二類: 一、(空於五欲的)五欲空;二、(空我我所的)五蘊空。
- (2) 由於五欲是內根、外境相關涉而引起的,所以觀五欲,可以分別 的觀外境的無常、內根的無常、內外緣生欲貪的無常。在傳授 中,分爲內空,外空,內外空。空於五欲的分別觀察,其實是內 外關聯著的,先觀外空或先觀內空,都是可以的。
- (3)空於五欲的空觀,分爲外空、內空、內外空,於是對外空五欲而 本有內空意義的,觀五取陰而空於我慢的,名之爲不動了。



(四)《大空經》的空行,源於《雜阿含經》的「空住」(p.52-p.53)

1、《大空經》的空(住)行,本於《雜阿含經》29所說,被稱歎爲上座

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>《中部》(122)〈空大經〉:「彼作意內空。為作意內空,於內空,彼之心不 踴躍、不欣喜、不定住、不解脫。阿難!如是之時,如是彼比丘知:為作意內 空,於內空,我心不踴躍、不欣喜、不定住、不解脫。如是,其時有正知。 彼作意外空。彼作意內外空。

彼作意不動。為作意不動,於不動,彼之內心不踴躍、不欣喜、不安住、不解 脱。阿難!如是之時,彼比丘如是知:為作意不動,於不動,我心不踴躍、不 欣喜、不定住、不解脫。如是,其時有正知。」(日譯南傳11下,p.130p.131; 漢譯南傳12, p.97)

<sup>29《</sup>雞阿含經》祭9(236):「佛告会利弗:今入何等禪住?会利弗白佛言:世 尊!我今於林中入空三昧禪住。佛告舍利弗:善哉!善哉!舍利弗!汝今入上 坐(座)禪住而坐禪,若諸比丘欲入上座禪者,當如是學。若入城時、若行乞 食時、若出城時,當作是思惟:我今眼見色,頗起欲、恩愛、愛念、著不?舍 利弗!比丘作如是觀時,若眼識於色有愛念染著者,彼比丘為斷惡不善故,當 勤欲方便堪能,緊念修學。……若比丘觀察時,若於道路、若聚落中行乞食, 若出聚落,於其中間,眼臟於色,無有愛念染著者,彼比丘願以此真樂善根,

禪住的空住<sup>30</sup>。入上座禪住的,在入城乞食時,道路上,見色等如有 愛念染著的,應該爲斷而修精勤;如了知沒有愛染,就這樣的喜樂善 法,精勤修習。名爲「清淨乞食」,也略說行、住、坐、臥。

2、與此相當的《中部》《乞食清淨經》<sup>31</sup>,所說要廣得多。內容爲:入 城乞食往來,六根於色……法,應離欲貪等煩惱(與《雜阿含經》大 同)。然後說五妙欲斷,五蓋斷,五取蘊遍知,修四念住……八支 道、止觀,證明、解脫。

日夜精勤,繁念修習,是名比丘於行、住、坐、臥,淨除乞食,是故此經名清淨乞食住。」(大正2,57b3-28)

30 參見印順法師著《空之探究》, p.4-p.5:

空住,是佛教初期被尊重的禪慧,《雜阿含經》卷九(大正2,57b)說:舍利弗白佛言:世尊!我今於林中入空三昧禪住。佛告舍利弗:善哉!善哉!舍利弗!汝今入上座禪住而坐禪。此經,巴利藏是編入《中部》的,名為《乞食清淨經》。比較起來,《雜阿含經》的文句,簡要得多,應該是初集出的。《乞食清淨經》中,舍利弗說:「我今多住空住」。佛讚歎說:「空住是大人住」。大人住,《雜阿含經》作「上座禪住」。上座,或譯「尊者」,所以《瑜伽論》作「尊勝空住」。無論是大人住,尊勝空住,都表示了在一切禪慧中,空住是偉大的,可尊崇的。傳說佛滅百年,舉行七百結集時,長老一切去多入空住。分別說系的律典,也稱之為「大人三昧」;《十誦律》作「上三昧行」。可見空住——空三昧,在佛教初期,受到了佛教界的推崇。

31 (中部) (151) (乞食清淨經):

「舍利弗!汝之諸根淨明,皮膚之色徧淨、清白。舍利弗!如何之住?汝今日多住耶?」[舍利弗曰:]「世尊!我今日多住空住。」[世尊曰:]「善哉!善哉!舍利弗!舍利弗!汝寶今日多住於大人住。舍利弗!……若比丘之願:今日多住於空住。舍利弗!彼比丘應如是思惟:通行一路,我為乞食入村,於一地遊行乞食,從一路由村乞食還歸,其時,於我眼[等六根]所識之諸色,有心之欲、或貪、或瞋、或癡耶?……舍利弗!其比丘應為此等之惡、不善法,當不可不精進。……舍利弗!其比丘應以其喜悅,畫夜,不可不隨學諸善法而住。復次,舍利弗!比丘應如是思惟:我已斷五妙欲耶?舍利弗!若比丘善觀察,如是知:我既未斷五妙欲者。舍利弗!彼比丘應為斷五妙欲不可不精進。舍利弗!若復比丘之善觀察者如是知:我已斷五妙欲者。舍利弗!彼比丘應以其喜悅,畫夜不可不隨學諸善法而住。……我已修四念住者。……我已修八支聖道者。……我已修止、觀者。……我已修四念住者。……我已修八支聖道者。……我已修止、觀者。……我已修明與解脫者。舍利弗!彼比丘應以其喜悅,畫夜不可不隨學諸善而住。舍利弗!……實如是,汝等應如是學。」(日譯兩傳11下,p.426-p.432;漢譯兩傳12,p.321-p.325)

 空住,當然是禪觀;但要應用於日常生活中。《中部》的《乞食清淨 經》,與《空大經》是非常接近的。

# (五)《大空經》之內容架構 32 (p.53-p.54)

《大空經》近於《乞食清淨經》,然以四類作意爲核心,重於日常 生活的應用,內容更廣。33

#### 1、策勉比丘樂獨住遠離處

比丘如喜樂多眾聚會,是不能得「出離樂,遠離樂,寂靜樂,等覺 樂」的,也不能得阿羅漢的究竟解脫。這是策勉比丘們,「常樂獨住 遠離處」,住於適合修行空住的地方。34

#### 2、空住者的心境喜樂自在

佛舉自身的證得:「我不見有一色令我(生)欲樂」35,所以一切色 法的變異,不會引起憂苦懊惱。佛自住勝等覺,即度一切色想(《空 大經》作「一切諸相」36),空住成就。成就了空住,所以比丘們來 會,心住遠離寂靜喜樂;爲大眾說法,也是絕對沒有煩惱的。<sup>37</sup>這是 佛以自證作證明,表示空住者心境的喜樂自在。

# 3、四類作意之修習

正說空住,依四趯而修內空作意、外空作意、內外空作意、不動作 意,修图成就38。

4、明「空住」的斷惡向善

住於空住的,行,(住),坐,(臥)——四威儀中,正知而不會引

<sup>32</sup> 另見印順法師著《性空學探源》p.90。

<sup>33</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉p.5。

<sup>34</sup> 詳見 (中阿含經) 卷49 (191經) 〈大空經〉(大正1,738a18-b2)。

<sup>35《</sup>中阿含經》卷49(191經)〈大空經〉:「我不見有一色令我欲樂,彼色敗壞 變易,異時生愁戚啼哭、憂苦、懊惱,以是故我此異住處,正覺盡覺,謂度一 切色想, 行於外空。」(大正1, 738b12-15)

<sup>36《</sup>中部》(122)(空大經):「彼住由如來所勝等覺。即不作意一切諸相,而 當成就內空住。」(日譯南傳11下,p.129;漢譯南傳12,p.96)

<sup>37</sup> 詳見《中阿含經》卷49(191經)〈大空經〉(大正1,738b12-20)。

<sup>38</sup> 詳見《中阿含經》卷49(191經)〈大空經〉(大正1,738b20-739a12)。

起會憂惡不善法。

如爲眾說法,不說非聖無義的種種世俗論,而說戒、定、慧等正論。 尋思時,正知而不起三不善尋,起三善尋,都不起貪憂惡不善法<sup>39</sup>。 外對五欲境時,觀無常而不起欲染。

内觀五取蘊時,觀無常而斷我慢。

這是一向善的,無漏出世間的,不落惡魔之手的(究竟解脫)。40

- 5、禪定有退轉,應以修「空住成就」爲要務 師、弟子、梵行的煩苦。簡單說:如住在阿蘭若處,得四增上心,因 人眾往來,引起惡不善法而退轉的,就是煩苦。 這表示了禪定是可退的,修出離行,應以修空住成就爲要務。41
- 6、尊師慈悲爲弟子說法,弟子應依教奉行 「尊師為弟子說法,憐念愍傷,求義及饒益」,出於利他的慈悲心。 弟子們應該「受持正法,不違師教」。42

#### 四、辨「空」與「空性」(p.54-p.55)

進一步來論究「空」與「空性」。

- (一)新譯、舊譯之別 (p.54)
- 1、舊譯:在舊譯中,都是一律譯爲「空」的。
- 2、新譯:自玄奘譯出瑜伽系的論典,才嚴格的分別「空」與「空性」; 以爲「空」是遮遣妄執的,「空性」是空所顯性,是離妄執而顯的法 性,所以是如實有的。43

<sup>39 (</sup>中阿含經) 卷49(191經) 〈大空經〉:「阿難!彼比丘行此住處心,若欲有 所念者,彼比丘若此三惡不善之念:欲念、惠念、害念,莫念此三惡不善之 念;若此三善念:無欲念、無惠念、無害念,當念此三善念。如是念已,心中 不生貪伺、憂戚、惡不善法,是謂正知。」(大正1,739a20-24)

<sup>40</sup> 詳見《中阿含經》卷49(191經)〈大空經〉(大正1,739a12-b28)。

<sup>41</sup> 詳見《中阿含經》卷49(191經)〈大空經〉(大正1,739b28-740b13)。

<sup>42</sup> 詳見《中阿含經》卷49(191經)〈大空經〉(大正1,740b13-c1)。

<sup>43 (1)</sup> 世親造 (辯中邊論) 卷2:「空有三者:一、無性空,謂過計所執。此無 理趣可說為有,由此非有說為空故。二、異性空,謂依他起。如妄所執不

- (二)初期聖典中的「空」與「空性」之別異 (p.54) 初期佛典中,「空」與「空性」有什麼分別呢?
  - 1、空:如「空諸欲」44,「空世間」45,「貪空、瞋空、癡空」46, 「空欲漏、空有漏、空無明漏」,「我我所空」,「無常、苦、 空、無我」,在巴利文中,都是「空」(suñña)。
- 2、空性:如「空心解脫」47,「空解脫」,「空三昧」,「空等至」, 「空住」48,「內空、外空、俱空」(以上三種空,在《無礙 道論》中,也是空)49,《空小經》,《空大經》:凡是作爲 觀名、定名或經名的,都是「空性」(suññatā)。

如是有,非一切種性全無故。三、自性空,謂圓成實。二空所顯為自性 故。」(大正31,469a25-29)

- (2) 印順法師著《印度佛教思想史》p.254:「三無自性性,是依三相而立 的。……三、勝義無自性性,通於依他起與圓成實相。……圓成實相是勝 義,也可以名為勝義無自性性,如說:『是一切法勝義諦故,無(遍計所 執)自性性之所顧故』。這就是空性,瑜伽學者解說為『空所顯性』。」
- (3) 印順法師著《佛法是救世之光》p.204:「唯識者解空為二:一、實無自性 的妄所執性---遍計所執性,是空的,空是沒有自體的意思。二、實有自 體的真實理性——圓成實性,這是從修空所顯的;從空所顯,所以稱之為 空,其實是『空所顯性』,空性是有的。」
- 44 參見印順法師著《空之探究》p.6:「空諸欲,《雜阿含經》約空五欲說,而實 不限於五欲的。諸欲的欲,包含了貪、欲、靈、渴、熱煩、渴靈,正是繁顯生 死的,緣起支中渴愛支的種種相,也就是四諦中愛為集諦的愛。空諸欲與空住 的意義相通,都是著重於離實而不染著的。」
- 45 參見印順法師著《空之探究》p.6-p.7:「世間,佛約眼等內六處,色等六外 處,六識,六觸,六受說。這些,都是可破壞的,破壞法所以名為世間。六處 等我我所空,名為空世間。」
- 46 參見印順法師著《空之探究》p.7:「不動心解脫者,染欲空,瞋恚空,愚癡 空。……貪、瞋、癡,是煩惱的大類,可以總攝一切煩惱的。離一切煩惱的不 動心解脫,就是阿羅漢的見法涅槃。涅槃或無為,《阿含經》是以貪欲滅,瞋 恚滅,愚癡滅——貪、瞋、癡的滅盡來表示的。」
- 47 參見印順法師著《空之探究》p.7; p.20-p.23。
- 48 參見印順法師著《空之探究》p.4-p.6。
- 49 詳見〈無礙解道〉(日譯南傳41,p.119)。另參見印順法師著〈空之探究〉, p.113-p.116 •

#### 3、印順導師認為:

「空」不只是否定詞,離妄執煩惱是空,也表示無累的清淨、寂靜。50 「空性」,是空的名詞化。初期聖典中的「空性」,並無「空所顯性」的意義;只有「出世空性」,是甚深的涅槃。51

#### 五、別論《小空經》之「空」(p.54-p.55)

(一)「空」在初期聖典中,與離煩惱有關

《小空經》所說的「行真實空,不顛倒」,《空小經》作:「如實性,不顛倒,清淨空類」。<sup>52</sup>空類,空是有淺深不同的(系列)。「空」在初期聖典中,是與離煩惱有關的。<sup>53</sup>

#### (二) 《小空經》的特色

《小空經》所說,不起人想、村落想,而想阿蘭若處;阿蘭若處想成就,沒有人想、村落的煩囂,就名爲「空」。進一步,不起人想、阿蘭若想,而觀想大地,想大地平坦,一望無涯,自有空曠無寄的境地,也就名爲「空」。

這種以一想而除其他的想,正如以一淨念而除種種雜念一樣。這樣的以不空而去空的,是《小空經》的特色。

(三) 《大乘入楞伽經》對《小空經》空義之評論 《大乘入楞伽經》,稱這種空爲「彼彼空」, 評論爲:「此彼彼

<sup>50</sup> 參見印順法師著《空之探究》p.5:「離去愛念染著,是空;沒有愛念染著的清淨,也是空;空,表示了離愛染而清淨的境地。」

<sup>51</sup> 參見印順法師著《空之探究》p.8:「<u>出世間空性</u>,是難見難覺,唯是自證的<u>涅</u> 繁甚深。……涅槃是無為,是出世間,也是空——出世間空性。」

<sup>52</sup> 詳見《中阿含經》卷49(190經)〈小空經〉(大正1,736c29-738a1);《中部》(121)《空小經》(日譯南傳11下,p.119-p.127;漢譯南傳12,p.89-p.94)。

<sup>53</sup> 參見印順法師著《空之探究》, p.4-p.8; p.20-p.23。

空, (七種)空中最產, 汝應遠離」。54以不空而說空,被評爲最 產的,應該遠離的。55

### 六、歸結「空」之重要性

總之,大、小「空經」的集出,在四種心解脫中,不是無量、無所 有、無相——三者可及的;在佛法中,「空」是越來越受到重視了!

大慧!略說空性有七種,謂(1)相空、(2)自性空、(3)無行空、(4)行 空、(5)一切法不可說空、(6)第一義聖智大空、(7)彼彼空。……云何 彼彼空?謂於此無彼,是名彼彼空。譬如應子母堂無象、馬、牛、羊等,我說 彼堂空,非無比丘眾。大戆!非謂堂無堂自性,非謂比丘無比丘自性,非謂餘 **處無象、馬、牛、羊。大慧!一切諸法自共相,彼彼求不可得,是故說名彼彼** 空。是名七種空。大戆!此彼彼空,空中最麁,汝應遠離。(大正16,598c24-599a15)

<sup>54 《</sup>大乘入楞伽經》卷2:

<sup>55</sup> 另見印順法師著《性空學探源》p.87-p.90; p.236-p.238。印順法師著《中觀今 論》p.75-p.77。

# 第一章《阿含》——空與解脫道 第八節 空為三三昧先導 (p.56~p.60)

釋厚觀 (2004.5.26)

壹、解脫生死的要道,主要是空三昧、無相三昧、無所有三昧 (p.56-p.57)

《雜阿含經》中,質多羅長者,對當時類集爲一組的四種心三昧〔無 量心三昧、空心三昧、無相心三昧、無所有心三昧),也名心解脫, 一一的論究他的同異,而歸結於「貪空、瞋空、癡空」的究竟一致。1 其中四無量,是遍緣十方世界眾生的,被教界論定爲麤淺的三昧,被 忽視了<sup>2</sup>。這樣,解脫生死的要道,主要就是三三昧——空,無 相,無所有了。

貳、論究「空三昧」、「無相三昧」、「無所有三昧」之關連性 (p.57-p.59)

〔問題的提出〕

1 (雜阿含經) 卷 21 (567經) (大正 2,149c6-150a16)。

參見印順法師著《空之探究》p.21:「經中說無量、無所有、無相,卻沒有說 到空心解脫,這因為空於貪、瞋、癰的不動心解脫,就是空心解脫的別名。從 文異而義同來說,無量心解脫,無所有心解脫,無相心解脫,達到究竟處,與 空心解脫——不動心解脫,平等平等。依觀想的方便不同,有四種心解脫的名 目,而從空一切煩惱來說,這是一致的目標,如萬流入海,都是鹹味那樣。」

- 2(1) 《大毘婆沙論》祭82:「問:此四無量於三種(自相作意、共相作意、勝 解作意)中,為與何等作意俱生?答:唯與勝解作意俱生假想起故。」 (大正27,423a3-5)
- (2) 參見印順法師著《空之探究》p.27:「一般聲聞學者,都以為:四無量心緣 廣大無量的眾生,無量是眾多難以數計,是勝解——假想觀,所以是世間 定。但量是依局限性而來的,如觀一切眾生而超越限量心,不起自他的分 別,就與無我我所的空慧相應。質多羅長者以為:無量心解脫中最上的, 是空於貪、瞋、癡的不動心解脫,空就是無量。這一意義,在大乘所說的 無緣慈中,才再度的表達出來。」
- (3) 另見印順法師著:《空之探究》p.26-p.27:《性空學探源》p.86;《華雨集》 (一) 〈大樹緊那羅王所問經偈頌講記〉p.62-p.66; 〈華雨集〉(四) p.54。

空,無相,無所有,雖有究竟的共同意義,而在修習的方法上,到底 是有所不同的。如上文的分別論究3,可見這三者在佛教界分別傳授 修習的情形。

**聚生生死流轉的原因,一切聚生是相同的,解脫生死的法門,當然也** 是一致的。那麼傳授修習中的三種三昧——空,無相,無所有,到底 是怎樣的關係呢?

[依〈雜阿含經〉〈聖法印知見清淨經〉作答]

說一切有部的《雜阿含經》(西元五世紀譯),有經名爲「聖法印知 見清淨」的,正是對上一問題提出了說明。4

一、〈雜阿含經〉第 80 經之異譯本 (p.57)

《雜阿含經》(第80經)《聖法印知見清淨經》之異譯本,有:

- (一)《佛說聖法印經》,西晉元康四年(西元二九四),竺法護在酒泉 譯出的〈佛說聖法印經〉5是最早的譯本,文字晦澀些、內容與 〈雜阿含經〉相同。
- (二)《佛說法印經》<sup>6</sup>,趙宋施護譯,譯出的時代極遲,內容有了很大的 出入。7
- 二、〈雜阿含經〉(第80經)〈聖法印知見清淨經〉之內容大要 (p.57-p.59)

依《雜阿含經》第80經所說,全經可分爲三段8:

<sup>3</sup> 參見印順法師著《空之探究》:第一章第三節〈空與心解脫〉p.20-p.24;第五 節〈無所有〉p.29-p.34;第六節〈無相〉p.34-p.47;第七節〈空與空性〉p.47p.56。印順法師著《性空學探源》p.76-p.86。

<sup>4(1) 《</sup>雜阿含經》卷3(第80經)(大正2,20a25-b27)。

<sup>(2)</sup> 另參見《瑜伽師地論》卷87(攝事分》(大正30,791c28-792b7);印順 法師編〈雜阿含經論會編〉(上), p.127-p.130。

<sup>5 (</sup>佛說聖法印經) (大正 2,500a4-b9)。

<sup>6 (</sup>佛說法印經) (大正 2,500b21-c27)。

<sup>7</sup> 參見印順法師著《佛法是救世之光》〈法印經略說〉,p.209-p.220。

<sup>8</sup> 參見印順法師著〈性空學探源〉, p.83-p.86。

(一)第一段經文:「空三昧」爲三種三昧之先導

#### 1、引經文

如是我聞:一時,佛住舍衛國祇樹給孤獨園。

爾時,世尊告諸比丘:「當說聖法印,及見清淨。諦聽,善思。

若有比丘作是說:我於空三昧未有所得,而起無相、無所有、離慢 知見者,莫作是說!所以者何?若於空未得者,而言我得無相、無 所有, 離慢知見者, 無有是處。

若有比丘作是說:我得空,能起無相、無所有、離慢知見者,此則 善說。所以者何?若得空已,能起無相、無所有、離慢知見者,斯 有是處。 9

#### 2、釋義 (p.58)

能修得空三昧的,才能進而得無相、無所有三昧;如沒有修得空三 昧的, 那無相、無所有是不能修得的。這樣, 在空, 無相, 無所有 一三種三昧中,空三昧是有基礎的先導的地位。

這不是說空是更高深的,而是說:如沒有空無我我所的正見,不可 能有無相、無所有的正三昧;即使有類似的修驗,也是不能究竟解 脫的。

(二)第二段經文:未離慢、知見未清淨之有漏三昧(p.57-p.59)

# 1、引經文(p.57-p.58)

- (1) 若比丘於空閑處,樹下坐,善觀色無常,磨滅,離欲之法。如是 觀察受、想、行、識、無常、磨滅、離欲之法。觀察彼陰無常、 磨滅,不堅固,變易法,心樂清淨解脫,是名為空。如是觀者, 亦不能離慢知見清淨。
- (2)復有正思惟三昧,觀色相斷,聲、香、味、觸、法相斷,是名無 相。如是觀者,猶未離慢知見清淨。
- (3)復有正思惟三昧,觀察貪相斷,瞋恚、癡相斷,是名無所有。如 是觀者,猶未離慢知見清淨。(大正2,20b8-16)

<sup>9 (</sup>雜阿含經) 卷3 (80經) (大正 2, 20a25-b5)。

2、釋意 (p.58-p.59)

不能離慢清淨的三種三昧,是有漏的三昧。

- 空三昧 10: 觀五陰是無常磨滅法。 《瑜伽論》解說爲:「依觀諸行無常性忍,由世間智,於無我性發 生勝解」11,心向於清淨解脫。
- (2)無相三昧 12: 觀色、聲等六境相斷。 「斷」是什麼意義?
  - A、《大毘婆沙論》引「《法印經》說:若觀色、聲、香、味、 觸相而捨諸相,名無相定,彼觀境界相而捨有情相,13。
  - B、《瑜伽論》說:「於眼所識色,乃至意所識法,等隨觀察, 我我所相不現行故,說名為斷,14。 依論師的意見,是捨斷有情相的。
  - C、印順導師: 然依無相三昧的通義,境相不外乎色等六境; 六境 相斷,就是「於一切相不作意」的無相三昧。15

於空三摩地說無相聲者,如契經說: .....。此定觀無我、我所相故名無相;而 實是空。……

《法印經》說:「若觀色、聲、香、味、觸相,而捨諸相,名無相定。」彼觀. 境界相而捨有情相,謂以空定觀色等法,捨有情想,於中都無女、男等故。 由此尊者妙音說曰:諸有情想依境界相故,觀境相捨有情想,女男相無,名無 相定,而實是空三摩地攝。

《雜阿含經》卷3(80經)說:「復有正思惟三昧,觀色相斷,聲、香、味、 屬、法相斷,是名無相。」(大正2,20b12-13)但《大毘婆沙論》所引的《法 印經〉未提「法相」,只說到「若觀色、聲、香、味、觸相,而捨諸相,名無 相定。

<sup>10</sup> 參見印順法師著《性空學探源》, p.78-p.80。

<sup>11 (</sup>瑜伽師地論) 卷87 (攝事分) (大正30,792a1-3)。

<sup>12</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉p.34-p.44。印順法師著〈性空學探源〉p.80p.83 •

<sup>13 (</sup>大毘婆沙論) 卷104 (大正27,541 b9-c15):

<sup>14 《</sup>瑜伽師地論》卷87 (大正30,792a3-5)。

<sup>15</sup> 另見印順法師著《空之探究》p.36-p.37、p.42、p.61、p.79。印順法師著《性空 學探源》p.80-p.83。

- (3)無所有三昧 <sup>16</sup>: 觀貪、瞋、癡相斷,觀察而不起現行,說名爲斷。 這樣的三三昧,都還沒有離慢,知見也沒有清淨。慢,論師解說爲 「增上慢」,「麤我慢」,就是修行者自以爲能修能證,覺得自己 勝過別人的慢心。<sup>17</sup>
- (三)第三段經文:解脫道的三昧
  - 1、引經文 (p.58)

復有正思惟三昧,觀察我、我所從何而生?觀察我、我所,從若 見、若聞、若喚,若嘗、若觸、若識而生。

復作是觀察:若因、若緣而生識者,彼識因緣為常,為無常?

復作是思惟:若因、若緣而生識者,彼因、彼緣皆悉無常。

復次,彼因、彼緣皆悉無常,彼所生識云何有常!

無常者,是有為,行,從緣起,是患法,滅法,離欲法,斷知法, 是名聖法印知見清淨。18是名比丘當說聖法印知見清淨,如是廣說。

四身繫,參見《阿毘達磨集異門足論》卷8(大正26,399c22-400a21)。

18 《瑜伽師地論》卷87 〈攝事分〉:「又於此中,已滅壞故,滅壞法故,說名無常。諸業煩惱所集成故,說名有為。由昔願力所集成故,名思所造。從自種子,現在外緣所集成故,說名緣生。於未來世衰老法故,說名盡法。死歿法故,說名歿法。未老死來,為疾病等種種災橫所逼惱故,名破壞法。由依現量能離欲故,能斷滅故,名於現法得離欲法及以滅法。當知此中,除離欲法及以滅法,由所餘相,略觀三世所有過患,由所除相,觀彼出離。若由如是過患、出難,遍知彼識,名善遍知。一切法中無有我性,名諸法印。即此法印隨論道理,法王所造,於諸聖身不為惱害,隨喜能得一切聖財,由此自然吉安,超度生死廣大險難長道,是故亦名眾聖法印。當知此中,由前名通違智,由後名善清淨見。」(大正30,792a20-b7)

<sup>16</sup> 另見印順法師著〈空之探究〉p.29-p.33。印順法師著〈性空學探源〉p.83。

<sup>17 〈</sup>瑜伽師地論〉卷87〈攝事分〉:「又能制伏四外繁所攝貪、瞋、癡三種所有:謂貪欲身繁,攝貪所有;瞋恚身繁,攝瞋所有;餘二身繁(戒禁取身繫、此實執取身繫),攝癡所有。當知此中極鄙穢義,是所有義。離增上慢無我智者,如理作意共相應故,定地攝故,當知此智,由二因緣不善清淨:一者、即於此時,謂於趣入順決擇分善根位時,有<u>麤我慢</u>隨入微細現行作意間無間轉。由是因緣,作如是念:我今於空能修、能證,空是我有;由是空故,計我為勝。如空,無相及無所有,當知亦爾。二者、能令彼法現行因緣,謂於諸欲或薩迦耶有染愛識。由於如是有染愛識,不過了知增上力故,便為諸欲、薩迦耶愛之所漂溺。由此意樂,於彼涅槃不能趣入,其心退還,如前已說。」(大正30,792a5-18)

佛說此經已,諸比丘聞佛所說,歡喜奉行。(大正2,20b16-27)

# 2、釋意 19 (p.59)

- (1) 離慢知見清淨的三昧,依經所說,是從因緣生滅而反觀自心的。
- (2) 前段所說:觀五陰無常、無我,觀色等相斷,觀貪等相斷,都是 觀所觀法的空、無相、無所有。
- (3) 然解脫道的三昧,以無我我所爲本。

我我所是怎樣生起的?從見、聞、覺、知而生識,世俗的識,是 有漏、有取的,有識就不離我我所。所以離慢而知見清淨的三 味,要反觀自己的心識,從因緣生。從無常因緣所生的識,當然 是無常的。觀無常(的識)法,是有爲(業煩惱所爲的),行 (思願所造作的),緣所生(的)法。緣所生法是可滅的,終歸 於滅的,所以是雖欲法,斷知法。

這樣的觀察,從根源上通達空無我性,才能離我慢而得清淨知見 ——無漏智。<sup>20</sup>

(4) 這與《大空經》的先外空五欲,次觀五取陰而內空我慢,有同樣 的意義。21

施護異譯的《佛說法印經》,對離慢知見清淨部分,解說為:「讖蘊既空,無 所造作,是名無作[無願的異譯]解脫門。……如是名為聖法印,即是三解脫 門」。(大正 2,500c22-26)三法印與三解脫門合一,雖是晚期所譯,文義有 了變化,但重視無常、無願,不失原始佛教的本意。

- **鹭、色鹭、無色鹭、掉、慢、無明?若比丘於室露地,若林樹間,善正思惟,** 觀察色無常,受、想、行、誠無常;如是思惟,斷一切欲愛、色愛、無色愛、 掉、慢、無明。所以者何?無常想者,能建立無我想。聖弟子住無我想,心離 我慢,順得涅槃。」(大正2,70c2-71a3)
- 21 (1) 《中阿含經》卷49 (191) 〈大空經〉:「復次,阿難!有五欲功德,可 樂,意,所念,愛,色欲相應。眼知色,耳知聲,鼻知香,舌知味,身知 觸。若比丘心至到,觀此五欲功德, ……觀無常……, 如是比丘觀時則知 者,此五欲功德,有欲有染,彼已斷也,是謂正知。復次,阿難!有五盛 陰:色盛陰,覺、想、行、識盛陰。謂比丘如是觀興衰, ……若有比丘如

<sup>19</sup> 另見印順法師著《空之探究》p.65:

90

(5) 這是一切聖者修證的必由之道,成爲佛法所以爲佛法的特質,所 以名爲聖法印<sup>22</sup>。

是觀時,則知五陰中我慢已滅,是謂正知。」(大正1,739b5-21) 另見《中部》(122)〈空大經〉(漢譯南傳12,p.99-p.100)。

- (2) 參見印順法師著〈空之探究〉p.51-p.53。
- 22 (1) 參見印順法師著《空之探究》 p.64:

(雜阿含經)卷10說:

「無常想者,能建立無我想。聖弟子住無我想,心離我慢,順得涅槃。」 (大下2,71a1-2)

「一切行無常,一切法無我,涅槃寂滅。」(大正2,66c7-8)

《雜阿含經》雖集成三句,但沒有稱之爲法印。集爲一聚而名爲三法印的,出於《根本說一切有部毘奈耶》(卷9,大正23,670c)。上文所說(參見印順法師著《空之探究》p.57-p.59),稱爲聖法印的空,無所有,無相——三三昧,重於道的實踐,表示了出世聖慧的特相,是約觀慧方面說的。能導向解脫涅槃的觀慧,是正知見,如實的通達諦理,而與諦理相契合的。這樣,從所觀、所證方面說,足以表示佛法諦理的,也不妨名爲法印了。

- (2) 印順法師著 (性空學探源) p.85-p.86:
  - 此《聖法印經》有兩種異譯本,西晉竺法護譯的意義與《雜含》同;趙宋施護譯的則已改為修行三解脫門的次第;但同謂此三三昧還有慢在,未得究竟。故以空為出發,經無相、無所有(或無願),再觀無我我所而涅槃寂滅;這過程是完全一致的。此空、無相、無所有三三昧,與三解脫門的關係,也更可顧見其合一。此經名「聖法印」,《雜阿含》雖處處說到無常、無我等義,但並未名之曰法印;這要到《增一阿含》(卷18,大正2,639a;卷23,大正2,668c;卷36,大正2,749a)才見明說。那麼這經的「法印」,究竟是什麼?不是三法印或四法印,應該是證入解脫涅槃之門的三解脫門。
- (3) (佛說法印經):「是時佛告茲芻眾言:汝等當知,有聖法印,我今為汝分別演說。……佛言:茲芻,空性無所有,無妄想,無所生,無所滅,離諸知見。何以故?空性無處所,無色相,非有想,本無所生,非知見所及,離諸有著。由離著故,攝一切法,住平等見,是真實見。茲芻!當知,空性如是,諸法亦然,是名法印。復次,諸茲芻!此法印者,即是三解脫門,是諸佛根本法,為諸佛眼,是即諸佛所歸趣故。是故汝等諦聽、諦受、記念、思惟,如實觀察。」(大正2,500 b21-c5)
- (4) 另見《瑜伽師地論》卷87〈攝事分〉(大正30,792b2-6): 一切法中無有我性,名諸法印。即此法印隨論道理,法王所造,於諸聖身不為惱害,隨喜能得一切聖財,由此自然言安,超度生死廣大險難長道,是故亦名眾聖法印。

# 第一章《阿含》——空與解脫道

第九節 三三昧、三觸、三法印 (p.60~p.67)

釋厚觀 (2004.5.26)

# 一、三三昧、三觸、三法印之名目(p.60)

《雜阿含經》所說的空三昧、無所有三昧、無相三昧,集爲一聚,而被 稱爲「聖法印」1。後來,依此而演化出意義相關的三組:

- (一)、空三昧,無願三昧,無相三昧——三三昧,也名三解脫門。
- (二)、不動觸,無相觸,無所有觸——三觸。
- (三)、諸行無常,諸法無我,涅槃寂靜——三法印。

# 二、「三三昧」(三解脫門)之成立(p.60-p.62)

在空、無相、無所有——三三昧中,除去無所有,加入無願,這樣的 三三昧組成一聚,是佛教界所一致的。然對比漢譯與巴利藏所傳,非 常的不一致。

(一) 南北傳經論有關三三昧之說,彼此有無不定,次第先後不一

1、漢譯與巴利藏對應的經典,彼此有無不定

<sup>1</sup> 參見印順法師著《空之探究》第一章第八節〈空爲三三昧先導〉p.56-p.60。 《雞阿含經》卷3(80經):「若於空未得者,而言我得無相、無所有,離慢 知見者,無有是處。……若得空已,能起無相、無所有,離慢知見者,斯有是 處。……善觀色無常磨滅離欲之法,如是觀察受、想、行、識無常磨滅離欲之 法, ……心樂清淨解脫, 是名為空; 如是觀者, 亦不能離慢知見清淨。復有正 思惟三昧,觀色相斷,聲、香、味、觸、法相斷,是名無相;如是觀者,猶未 離慢知見清淨。復有正思惟三昧,觀察貪相斷,瞋恚、癡相斷,是名無所有; 如是觀者,猶未離慢知見清淨。……復有正思惟三昧,觀察,……我我所,從 若見、若聞、若嗅、若嘗、若觸、若誠而生。復作是觀察: ......若因、若緣而 生識者,彼因彼緣皆悉無常。復次,彼因彼緣皆悉無常,彼所生識云何有常! 無常者是有為,行,從緣起,是惠法,滅法,離欲法,斷知法,是名聖法印知 見清淨。」(大正2,20a25-b27)

- (1)如《中阿含經》的《大拘絺羅經》說:「空,無願,無相,此三法 異義異文」<sup>2</sup>,這就是名稱不同,意義也不同。與之相當的《中 部》《有明大經》,沒有這一段文。
- (2)《相應部》「無爲相應」,有空等三三昧<sup>3</sup>,《雜阿含經》與之相當的(卷 31,890經,大正2,224ãb)卻沒有。
- (3)《長部》的《等誦經》<sup>4</sup>,《長阿含經》的《眾集經》<sup>5</sup>,在所說的 三法中,有空等三三昧,而此經的論——《阿毘達磨集異門足 論》,卻沒有。

以上,是彼此的有無不定。

- 2、南北傳經論所談三三昧,次第先後不一
- (1) 次第方面,如《中阿含經》<sup>6</sup>,《長阿含經》<sup>7</sup>,《大毘婆沙論》<sup>8</sup>, 《瑜伽論》<sup>9</sup>,都是以空、無願、無相爲次第。
- 2《中阿含經》卷 58 (211經)〈大拘締羅經〉: 復問曰:「賢者拘締羅!空、無願、無相,此三法異義、異文耶?為一義、異文耶?」尊者大拘絺羅答曰:「空、無願、無相,此三法異義、異文。」(大正1,792a23-26)
- 3 (相應部) (43) 〈無爲相應〉:「諸比丘!又何者為達無為之道耶?<u>空三昧。</u> 諸比丘!此稱為達無為之道。……諸比丘!又何者為達無為之道耶?<u>無相三昧。</u>諸比丘!此稱為達無為之道。……諸比丘!又何者為達無為之道耶?<u>無願三昧。</u>諸比丘!此稱為達無為之道。……」(日譯南傳 16上, p.79;漢譯南傳 17, p.68-p.69)
- 4 (長部) (33) (等誦經):「復三定:空定、無相定、無顧定。」(日譯南傳8,p.298;漢譯南傳8,p.236) (大正1,50b1-2)
- 5 〈長阿含經〉卷 8 (9經) 〈眾集經〉:「復有三法,謂三三昧:<u>空三昧、無願</u> 三昧、無相三昧。」
- 6 《中阿含經》卷 58 (211經) 〈大拘絺羅經〉(大正 1,792 a23-26)。
- 7 《長阿含經》卷 8 (9經) 〈聚集經〉 (大正 1,50b1-2) 。
- 8 〈大毘婆沙論〉卷104 (大正 27,538 a19):「有三三摩地,謂空、無願、無相。」
- 9《瑜伽師地論》卷12(大正30,337a27-c16): 「三三摩地者,云何空三摩地?……云何無願心三摩地?……云何無相心三摩地?……」

(2) 而南傳的《相應部》<sup>10</sup>, 《長部》<sup>11</sup>, 《增支部》<sup>12</sup>, 都以空、無 相、無顧爲次第。

#### 3、小結

這樣的次第先後不定,彼此的有無不定,可以推定爲:這雖是佛教界 所共傳的,而成立稍遲、受到了部派的影響。

- (二)三三昧中,略去「無所有三昧」而增入「無願三昧」之理由 到底爲了什麼,三三昧中,略去「無所有」而增入「無願」呢?
  - 1、這可能,「無所有」已成爲「無所有處」13,與「空」相通的意義, 漸漸的被忽略了。
- 2、同時,佛法的要義,是如實知無常,苦,無我我所——空;厭,離 欲,滅而得解脫。對於世間的有爲諸行——苦,厭離而不願後有,是 修解脫道者應有的心境。這所以「無願」取代「無所有」的地位吧!
- 3、還有,空,無所有,無相——三三昧,究竟是重於空離一切煩惱的, 有爲法的正觀。但在佛法開展中,對超越一切的涅槃,也增加了注 意。
  - (1) 如《中阿含經》(211經) 《大拘絺羅經》(大正1,792b) 說: 「有二因二緣,住無想定。云何為二?一者,不念一切相;二者, 念無想界。是謂二因二緣住無想定。」
  - (2) 《中部》與此經相當的,是《有明大經》14,「無想定」是「無 相心定」的異譯。所說的無相,有二方面:一是不作意一切相的

<sup>10 《</sup>相應部》(43) 〈無爲相應〉(日譯南傳 16上,p.79)。

<sup>11 (</sup>長部) (33) (等誦經) (日譯南傳 8, p.298)。

<sup>12 〈</sup>增支部〉〈三集〉(日譯南傳 17, p.495; 漢譯南傳19, p.431): 諸比丘!為了知於貪,應修三法。云何為三法耶?空三摩地、無相三摩地、無 願三摩地是。諸比丘!為了知於貪,應修此三法。

<sup>13</sup> 參見 (空之探究) 第一章第三節 (空與心解脫), p.21; 第一章第五節 (無所 有〉,p.29~p.34。

<sup>14 (</sup>中部) (43) (有明大經) (日譯南傳 10, p.19; 漢譯南傳 10, p.16)。

無相,一是超越一切相的無相界——涅槃。

- (3)修無相三昧的,要不作意一切相,又要作意於無相。如佛《化詵陀 迦旃延經》<sup>15</sup>,本來只是不依一切相<u>無一切相</u>,而依此經演化 所成的,無想以外,又要有想。有想的是:「此寂靜,此殊妙,謂 一切行寂止,一切依定棄,愛盡,離貪,滅盡,涅槃」<sup>16</sup>;「有滅 涅槃」<sup>17</sup>。
- (4) 這樣,空是重於無常、無我的世間。〔空:世間〕 無相是離相以外,更表示出世的涅槃。〔無相:涅槃〕 無願是厭離世間,向於寂滅的涅槃。〔無願:世間→涅槃〕 空、無願、無相——三三昧,三解脫門,就這樣的成立了。

得、非求、非隨寬、非隨觀而修禪。 統陀! 比丘如走修禪者,諸天主伊濕波羅、波閣波提,恭敬合掌,稽首作禮而說偈言:南無大士夫!南無士之上!以我不能知,依何而禪定。

- 16 (增支部) 〈十一集〉(日譯兩傳22下,p.291;漢譯兩傳25,p.262): 友阿難!此處,比丘有如是之想:「此乃寂靜,此乃殊妙也,謂:一切行之寂 止,一切依之定棄、愛盡、離貪、滅盡、涅槃也」。友阿難!若能如是,比丘 乃獲得如是之三昧,謂:於地無地想,於水無水想,於火無火想,於風無風 想,於空無邊處無空無邊處想,於識無邊處無識無邊處想,於無所有處無無所 有處想,於非想非非想處無非想非非想處想,於此世無此世想,於他世無他世 想,見、閱、覺、知、得、求,於意所尋亦無想,然有想也。
- 17《增支部》〈十集〉(日譯南傳22上,p.209-p.210;漢譯南傳25,p.173): 友阿難!爾時,我住舍衛國之安陀林,入如是三昧,謂:「於地無地想,於水 無水想,於火無火想,於風無風想,於空無邊處無空無邊處想,於識無邊處無 誠無邊處想,於無所有處無無所有處想,於非想非非想處無非想非非想處想, 於此世無此世想,於他世無他世想,而有想。」

具壽舍利弗,當時,以何為想耶?

友!於我「有滅乃涅槃,有滅乃涅槃」之想生起,或想息滅。

友!譬如一團火燃燒之時,或焰生,或焰滅。

友!如是,於我「有滅乃涅槃,有滅乃涅槃」之想生起,或想息滅。

友!其時,我乃以「有滅乃涅槃,有滅乃涅槃 為想。」

<sup>15 《</sup>雜阿含經》卷33 (926經) (大正 2,236a11-19):
如是統陀!比丘如是禪者,不依地修禪,不依水、火、風、空、臟、無所有、非想非想而修禪;不依此世、不依他世,非日、月,非見、聞、覺、識,非得、非求、非隨覺、非隨觀而修禪。執陀!比丘如是修禪者,諸天主伊濕波

# 三、「三觸」的考察 (p.62-p.64)

三觸,也是與空、無所有(或無願)、無相有關的。

- (一) 巴利藏與漢譯經論提及之「三觸」(p.62)
  - 1、《中部》的《有明小經》18說:「從想受滅起比丘,觸三觸:空觸, 無相觸,無願觸。
  - 2、《中阿含經》與之相當的;這樣說:「從滅盡定起時,觸三觸。云何 為三?一者、不移動觸;二者、無所有觸;三者、無相觸」。19《大 毘婆沙論》<sup>20</sup>與《瑜伽論》<sup>21</sup>, 也是這樣說的。
- (二)「三三昧」與「三觸」名目的對比 (p.62) 三三昧與三觸,當然意義不同,但名目相通,是顯然可見的。試列 表對比如下:



# (三)「三觸」之得名與次第(p.62-p.63)

1、空觸與不動觸之立名

<sup>18 (</sup>中部) (44) (有明小經) (日譯南傳10, p.27; 漢譯南傳10, p.23)。

<sup>19 (</sup>中阿含經) 卷58 (211) (大拘絺羅經) (大正1,792 a19-20)。

<sup>20 《</sup>大毘婆沙論》卷153:「聖者諸茲芻等出滅定時,為觸幾觸。茲芻尼告毘會佉 言:觸三種觸,一、不動觸;二、無所有觸;三、無相觸。」(大正27,781 b7-9)

<sup>21 《</sup>瑜伽師地論》卷12:「出滅定時,觸三種觸:一、不動觸;二、無所有觸; 三、無相觸。」(大正30,341 a7-8)

<sup>22 (</sup>中部)原三觸次第是:空、無相、無願。今爲與(中阿含經)對比,故將 「無願」與「無相」次序互調。

空,是從觀慧得名的;不動,不爲苦樂等所動,是從定得名的。

#### 2、「三觸」之次第

不動與無所有、無相爲一聚,使我們想到了〈中部〉的〈善星經〉<sup>23</sup>、 〈不動利益經〉<sup>24</sup>——漢譯名〈淨不動道經〉<sup>25</sup>。

這兩部經所說不動;不動以後,是無所有處,非想非非想處——漢譯無想處(即無相心處)。這與不動、無所有、無相——三觸的次第,是完全符合的。

#### (四)「不動」與「第四禪」的關係

- 在《淨不動道經》中,不動,無所有,無相,都是依慧而立定名的。
   淨不動道的,如不能依慧得解脫,就生在「不動」<sup>26</sup>。不動是在欲、 色以上的。
- 2、依《大空經》說:得四增上心(四禪),修內空、外空、內外空,不

《中部》(105經)〈善星經〉說:眾生心的傾向有五類:(1)傾向於世間的 五欲。(2)傾向於不動而離欲結。(3)傾向於無所有處而離不動結。 (4)傾向於非想非非想處而離無所有處結。(5)傾向於涅槃而離非想非非想 處結。這五類,是世間人心所傾仰的;也是修行者的次第升進,以涅槃為最高 理想。傾心於前四類,是不能出離的。

另參見《中部》(105經)〈善星經〉(日譯南傳11上, p.331-p.332;漢譯南傳11, p.268-p.269)。

<sup>23</sup> 參見印順法師著《空之探究》第一章第五節〈無所有〉p.29:

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> (中部) (106) (不動利益經) (日譯南傳11上, p.341-p.343;漢譯南傳11, p.275-p.277); 參見《空之探究》第一章第五節(無所有), p.29-p.34。

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> 《中阿含經》卷18(75經)〈淨不動道經〉(大正 1,542 b6-543a9);參見印順法師著《空之探究》第一章第五節〈無所有〉p.29-p.34。

<sup>26 (</sup>中阿含經)卷18 (75經)〈淨不動道經〉:「復次,多聞聖弟子作如是觀:若現世欲及後世欲,若現世色及後世色,若現世欲想,後世欲想,若現世色想,後一切想是無常法,是苦,是滅,彼於爾時必得不動想。彼如是行,如是學,如是修習而廣布,便於處得心淨。於處得心淨已,比丘者或於此得入不動,或以慧為解,彼於後時,身壞命終,因本意故,必至不動,是謂第三說淨不動道。」(大正2,542c2-10)

動,以「不移動」爲目標 27。所以,不動是依第四禪而向解脫的空三 昧;不得解脫而生於不動,就是一般所說的第四禪。

# 3、〔約觀慧說〕

三觸是與此有關的,論師有多種解說28,其中,「有說:空是不動

27 《中阿含經》卷49(191經) 〈大空經〉:「阿難!如是比丘特內心住止令得一 定。彼持內心住止令一定已,當念內空。彼念內空已,其心移動,不趣向近, 不得清澄,不住不解於內空也。

阿難!若比丘觀時,則知念內空,其心移動,不趣向近,不得清澄,不住不解 於內空者,彼比丘當念外空。彼念外空已,其心移動,不趣向近,不得清澄, 不住不解於外空也。

阿難!若比丘觀時,則知念外空,其心移動,不趣向近,不得清澄,不住不解 於外空者,彼比丘當念內外空。彼念內外空已,其心移動,不趣向近,不得清 澄,不住不解於內外空也。

阿難!若比丘觀時,則知念內外空,其心移動,不趣向近,不得清澄,不住不 解於內外空者,彼比丘當念不移動。彼念不移動已,其心移動,不趣向近,不 得清澄,不住不解於不移動也。

阿難!若比丘觀時,則知念不移動,其心移動,不趣向近,不得清澄,不住不 解於不移動者,彼比丘彼彼心於彼彼定,御復御,習復習,軟復軟,善快柔 和,攝樂遠離。若彼彼心於彼彼定,御復御,習復習,軟復軟,善快柔和,攝 樂遠離已,當以內空成就遊。彼內空成就遊已,心不移動,趣向於近,得清澄 住,解於內空。阿難!如是比丘觀時,則知內空成就遊,心不移動,趣向於 近,得清澄住,解於內空者,是謂正知。

阿難!比丘當以外空成就遊,彼外空成就遊已,心不移動,趣向於近,得清澄 住,解於外空。阿難!如是比丘觀時,則知外空成就遊,心不移動,趣向於 近,得清澄住,解於外空者,是謂正知。

阿難!比丘當以內外空成就遊,彼內外空成就遊已,心不移動,趣向於近,得 清澄住,解於內外空。阿難!如是比丘觀時,則知內外空成就遊,心不移動, 趣向於近,得清澄住,解於內外空者,是謂正知。

阿難!當以不移動成就遊,彼不移動成就遊已,心不移動,趣向於近,得清澄 住,解於不移動。阿難!如是比丘觀時,則知不移動成就遊,心不移動,趣向 於近,得清澄住,解於不移動者,是謂正知。」(大正1,738 c2-739a12) 參見《空之探究》第一章第七節〈空與空性〉,p.53。

28 《大毘婆沙論》 卷153: 「又問:聖者!諸茲芻等出滅定時,為觸幾觸? 苾芻尼告毘舍佉言:觸三種觸。一、不動觸,二、無所有觸,三、無相觸。 問:如是三觸有何差別?

觸,無願是無所有觸,無相是無相觸」<sup>29</sup>。這是約<u>觀慧</u>所作合理的解說。

不動觸=空。 無所有觸=無願。 無相觸=無相。

#### 4、〔約定境說〕

不動與第四禪有關,更引《中阿含經》(211)《大拘絺羅經》說 (大正 1,792a-b)爲證:

四因四緣生不移動定,云何為四?若比丘離欲離惡不善之法, (乃)至得第四禪成就遊。……

三因三緣生無所有定,云何為三?若比丘度一切色想,(乃)至 得無所有處成就遊。……

二因二緣生無想定,云何為二?一者、不念一切想;二者、念無想界。

- (1) 從初禪到四禪的修習(四)因緣30,得不(移)動定。
- (2)從度一切色想(空無邊處),到無所有的修習(三)因緣<sup>31</sup>,得 無所有處定。
- (3) 依二因緣 <sup>32</sup> 得無想定——無相心定;不得解脫的,成非想非非想 處定。

<sup>(1)</sup>尊者世友作如是說:空無邊處、藏無邊處,是不動觸。無所有處,是無 所有觸。非想非非想處,是無相觸。

<sup>(2)</sup> 有說:空是不動觸,無願是無所有觸,無相是無相觸。

<sup>(3)</sup>有說:無漏、無所有處、緣涅槃者具名三觸。謂無漏故名不動觸,無所有處攝故名無所有觸,緣涅槃故名無相觸。

<sup>(4)</sup>大德說曰:諸茲芻等出滅定時,若起非想非非想處心,不起餘不同分心,當言觸無相觸。若起無所有處不同分心,當言觸無所有觸。若起識無邊處不同分心,當言觸不動觸。」(大正27,781 b7-20)

<sup>29 《</sup>大毘婆沙論》卷153 (大正27,781 b12-13)。

<sup>30</sup> 四因緣:初禪、第二禪、第三禪、第四禪。

<sup>31</sup> 三因緣:空無邊處、譭無邊處、無所有處。

<sup>32</sup> 二因緣:不念一切想,念無想界。

(4) 如約定境說三觸,那就是第四禪、無所有處定、及無想定。

不動觸=第四禪。 無所有觸=無所有處定。 無相觸=無想定(非想非非想處定)。

# 四、「三法印」的考察(p.64-p.65)

(一)「諸行無常、諸法無我、涅槃寂靜」之「三法印」(p.64) 《雜阿含經》卷10(270經)(大正 2,71a1-2)說: 「無常想者,能建立無我想。聖弟子住無我想,心離我慢,順得 涅槃」。

《雜阿含經》卷10(262經)(大正2,66b14)說: 「一切行無常,一切法無我,涅槃寂滅」。

《雜阿含經》雖集成三句,但沒有稱之爲法印。集爲一聚而名爲三法 印的,出於《根本說一切有部毘奈耶》33。

(二)「空、無所有、無相」之「聖法印」(p.64) 上文所說 34,稱爲聖法印的空、無所有、無相——三三昧,重於道的 實踐,表示了出世聖慧的特相,是約觀慧方面說的。能導向解脫涅槃 的觀慧,是正知見,如實的涌達諦理,而與諦理相契合的。這樣,從 所觀、所證方面說,足以表示佛法諦理的,也不妨名爲「法印」了。

<sup>33 (</sup>根本說一切有部毘奈耶) 卷 9:「世尊即為說三句法,告言賢首:諸行皆無 常, 諸法悉無我, 寂靜即涅槃, 是名三法印。」(大正23,670 b29-c3)

<sup>34</sup> 參見印順法師著《空之探究》第一章第八節〈空爲三三昧先導〉p.59:「親五陰 無常、無我,觀色等相斷,觀貪等相斷,都是觀所觀法的空、無相、無所有。我 我所是怎樣生起的?從見、聞、覺、知而生識,世俗的識,是有漏、有取的,有 讖就不離我我所。所以離慢而知見清淨的三昧,要反觀自己的心誠,從因緣生。 從無常因緣所生的識,當然是無常的。觀無常(的識)法,是有為(業煩惱所為 的),行(思願所造作的),緣所生(的)法。緣所生法是可滅的,終歸於滅 的,所以是離欲法,斷知法。這樣的觀察,從根源上通達空無我性,才能離我慢 而得清淨知見——無漏智。……這是一切聖者修證的必由之道,成為儒法所以為 佛法的特質,所以名為聖法印。」(大正23,670 b29-c3)

# (三)修行的層次與「三法印」的特色(p.64-p.65)

1、從知而行而證解脫

佛說法,有知與行(也可說知是行的一分)。 如實知「無常故苦,無常苦故無我我所」;或說:「無常,苦,空, 無我」。

即知而行的,如《雜阿含經》說:

- (1)「正觀(觀,應作見)者則生厭離,厭離者喜貪盡,喜貪盡者 說心解脫」<sup>35</sup>
- (2)「如是觀者,厭於色,厭受、想、行、識,厭故不樂,不樂故 得解脫」<sup>36</sup>。
- (3)「於色(等)生厭,離欲,滅盡,不起諸漏,心正解脫」37。
- (4)「是名如實知。輸屬那!如是於色、受、想、行、識生厭,離 欲,解脫」38。

# 35 (雜阿含經) 卷1(1經):

爾時,世尊告諸比丘:「當觀色無常,如是觀者,則為正觀;正觀者則生厭離,厭離者喜貪盡,喜貪盡者說心解脫。如是觀受、想、行、臟無常,如是觀者,則為正觀;正觀者則生厭離,厭離者喜貪盡,喜貪盡者說心解脫。」(大正2,1 a7-12)

36 〈雜阿含經〉卷1(9經):

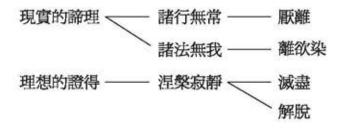
爾時,世尊告諸比丘:「色無常,無常即苦,苦即非我,非我者亦非我所,如 是觀者,名真實正觀。如是受、想、行、識無常,無常即苦,苦即非我,非我 者亦非我所;如是觀者,名真實觀。聖弟子如是觀者,厭於色,厭受、想、 行、識。厭故不樂,不樂故得解脫,解脫者真實智生。」(大正2,2 a3-10)

- 37 《雜阿含經》卷 1 (28 經):「佛告比丘:於色生厭,離欲,滅盡,不起諸 漏,心正解脫,是名比丘見法涅槃。如是受、想、行、識,於識生厭,離欲, 滅盡,不起諸漏,心正解脫,是名比丘見法涅槃。」(大正 2,6 a6-9)
- 38 《雜阿含經》卷 1 (30 經):「輸屬那!當知色若過去、若未來、若現在,若內、若外,若贏、若細,若好、若醜,若遠、若近,彼一切色不是我,不異我,不相在,是名如實知。如是受、想、行、識,若過去、若未來、若現在,若內、若外,若贏、若細,若好、若醜,若遠、若近,彼一切識不是我,不異我,不相在,是名如實知。輸屬那!如是於色、受、想、行、識,生厭,離徵,解脫,解脫知見:我生已盡,梵行已立,所作已作,自知不受後有。」(大正 2,6 b16-24)

- (5) 在聖道的修行中,一再說:「依遠離,依無欲,依滅,向於捨」39。
- (6) 《大毘婆沙論》引經而解說:「依厭離染,依離染解脫,依解脫 涅槃 40。

從經論的一再宣說,可見知而後能行。修行的重要層次,主要爲:厭 離,離欲,滅,解脫。

2、三法印的特色:包含了「現實的諦理」與「理想的證得」 無常,苦,無我(空),當然也可說是法印,但從知而行而證的佛法全 體來說,無常等是偏於現實世間的正觀,而沒有說到理想一解脫涅槃的 實現。這樣,諸行無常與厭離,諸法無我與離欲染,涅槃寂靜與滅盡、 解脫,固然是相互對應的,而諸行無常與諸法無我,是現實的諦理,涅 槃寂靜是理想的證得。這樣的三法印,表徵著全部佛法的特色。



(四)、「三法印」與「三三昧」(三解脫門)之關係(p.65)

1、空等三三昧,與無常等三法印的關係,如下:

爾時,世尊厚襞僧伽梨枕頭,右脅而臥,足足相累,繫念明相,正念、正智, 作起覺想。告尊者阿難:「汝說七覺分」!時尊者阿難即白儒言:「世尊!所 謂念覺分,世尊自覺成等正覺說,依遠離,依無欲,依滅,向於捨;擇法、精 進、喜、猗、定、捨覺分,世尊自覺成等正覺說,依遠離,依無欲,依滅,向 於捨。」(大正2,195 c6-12)

如世尊說:獸鰭林藪,鳥鱗虛空,聖鯑涅槃,法鱗分別。如是四種至所鱗處方 得安樂,是故智者應於契經善分別義,不應如說而便作解。若如說而解者,則 令聖教前後相違,亦令自心起顛倒執。如世尊說:茲芻當知,依厭離染,依離 染解脫,依解脫涅槃,乃至廣說。(大正27,145 c17-25)

<sup>39 (</sup>雜阿含經) 卷27 (727經):

<sup>40 (</sup>大毘婆沙論) 卷28:

 三三昧
 一古說
 空
 無所有
 無相

 一新說
 空
 無願
 無相

 三法印
 諸法無我
 諸行無常
 涅槃寂靜

- 2、從空、無所有、無相,著重於正觀的三三昧,演化爲空、無願、無相的三三昧,只是著重於出世道的出發於厭離,終於不願後有生死的相續而解脫。在聖道中,依無常(苦)而引發的厭離(無願),是有重要意義的。
- 3、施護異譯的《佛說法印經》,對離慢知見清淨部分,解說爲:「藏蘊 既空,無所造作,是名無作(無願的異譯)解脫門。……如是名為聖 法印,即是三解脫門」<sup>41</sup>。三法印與三解脫門合一,雖是晚期所譯, 文義有了變化,但重視無常、無願,不失原始佛教的本意。

#### 41 宋施護譯 (佛說法印經) 卷1:

爾時,佛在舍衛國與茲錫眾俱,是時佛告茲芻眾言:「汝等當知有聖法印,我 今為汝分別演說。汝等應起清淨知見,諦聽諦受,如善作意,記念思惟。」 時諸茲芻即白佛言:「善哉世尊!願為宣說,我等樂聞。」

佛言:「茲錫!空性無所有,無妄想,無所生,無所滅,離諸知見。何以故?空性無處所。無色相,非有想,本無所生,非知見所及,離諸有著。由離著故,攝一切法,住平等見,是真實見。茲錫當知,空性如是,諸法亦然,是名法印。復次,諸茲芻!此法印者即是三解脫門,是諸佛根本法,為諸佛眼,是即諸佛

復次,諸茲芻!<u>此法印者即是三解脫門,是諸佛根本法,為諸佛眼,是即諸佛所歸趣故</u>。是故汝等,諦聽諦受記念思惟,如實觀察。

復次,茲獨若有修行者,當往林間或居樹下諸寂靜處,如實觀察,色是苦,是空,是無常,當生厭離住平等見。如是觀察,受想行識,是苦,是空,是無常,當生厭離住平等見。諸茲駕,諸蘊本空,由心所生,心法滅已,諸蘊無 作,如是了知,即正解脫。正解脫已,離諸知見,是名空解脫門。

復次,住三摩地,觀諸色境,皆悉滅盡,離諸有想。如是聲香味觸法,亦皆滅 盡離諸有想。如是觀察名為<u>無想解脫門</u>。入是解脫門已,即得知見清淨,由是 清淨故,即貪瞋癡皆悉滅盡。彼滅盡已,住平等見。<u>住是見者</u>,即離我見及我 所見,即了諸見,無所生起。無所依止。

復次,離我見已,即無見無聞,無覺無知,何以故?由因緣故。而生諸識,即 彼因緣及所生識,皆悉無常。以無常故,識不可得,<u>識蘊既空,無所造作,是</u> 名無作解脫門。入是解脫門已,知法究竟,於法無著,證法寂滅。」

佛告諸茲芻:「<u>如是名為聖法印</u>,即是三解脫門。汝諸茲芻若修學者,即得知 見清淨。」

時諸茲芻,聞是法已,皆大歡喜,頂禮信受。 (大正2,500 b21-c27)

# 第一章《阿含》——空與解脫道 第十節 勝解觀與真實觀 (p.67~p.78)

釋摩觀 (2004.6.9)

- 一、四禪的重要性及其特勝(p.67-p.68)
- (一)四禪的重要性(p.67) 四禪、八定、九次第定等一切定法,原本只是四禪,其餘是由觀想 而成立的。四禪在佛法中的重要性,上文已引經說明。1
- (二)四禪的特勝 (p.67-p.68)

從經文所說的四禪異名,也可以了解四禪的特勝,如《瑜伽師地 論》卷11說:

是諸靜慮名差別者,或名增上心,謂由心清淨增上力正審慮故。或 名樂住,謂於此中受極樂故,所以者何?依諸靜慮,領受喜樂、安 樂、捨樂、身心樂故2。又得定者,於諸靜慮,數數入出,領受現 法安樂住故。由此定中現前領受現法樂住。從是起已,作如是言:

佛教所說的種種定法,多數是依觀想成就而得名的。其中,最原始最根本的定 法,應該是四種禪,理由是:

- (1) 佛是依第四禪而成正覺的,也是從第四禪出而後入涅槃的……。
- (2) 依經文的解說,在各種道品中,正定是四攤;定營支是四攤;定根是四 禪;定力也是四禪。
- (3) 四禪是心的安定,與身——生理的呼吸等密切相關……。次第進修,達到 最融和最寂靜的境地。禪的修學,以「離五欲及(五蓋等)惡不善法」 為前提,與煩惱的解脫(空)相應,不是世俗那樣,以修精鍊氣為目 的。從修行的過程來說,初禪語言滅而輕安,二禪韓伺滅而輕安,三禪 喜滅而輕安,四禪(樂滅)入出息滅而輕安,達到世間法中,身心輕 安,最寂静的境地。四禪有禪支功德,不是其他定法所能及的。
- (4) 在戒、定、慧的修行解脫次第中, ……經一致的說:得四禪而後漏盡解 脱。或說具三明,或說得六通,主要是盡漏的明慧。

依此四點,在解脫道中,四禪是佛說定法的根本,這應該是無可懷疑的!

2 遁倫 (瑜伽論記) 卷 4:「今依身心俱有四樂: 喜樂、樂樂、安樂、捨樂,故 四靜慮得樂住名。欲界無後二,無色無初二,故雖樂現前,不名為樂住。又喜

<sup>1</sup> 印順法師著 (空之探究) p.13-p.14:

我已領受如是樂住,於無色定無如是受,是故不說彼為樂住。……

或復名為彼分涅槃,亦得說名差別涅槃。由諸煩惱一分斷故,非決定故,名彼分涅槃;非究竟涅槃故,名差別涅槃;復次,此四靜慮亦得 名為出諸受事,謂初靜應出離憂根,第二靜應出離苦根,第三靜應出 離喜根,第四靜應出離樂根。(大正30,331a5-22)

比丘們依四禪得漏盡,解脫,是經中所常見的。如經說五安穩住,也 就是四禪及漏盡。<sup>3</sup>

# 二、「真實作意」(如實觀)與「勝解作意」(假想觀) (p.68-p.69)

(一)不動、無所有、無相是「如實觀的三昧」;空無邊處、 職無邊處是 「世俗假想觀的三昧」(p.68)

上面說到,《善星經》與《不動利益經》(漢譯名《淨不動道經》),都以不動,無所有,無相爲次第。4第四禪名不動<sup>5</sup>,在不動與無所有中間,爲什麼沒有空無邊處、譏無邊處呢?<sup>6</sup>

樂初二禪樂,安樂是第三禪樂,捨樂是第四禪樂。身心樂者,簡無色界非樂住所以。」(大正42,380b16-21)

另參見《瑜伽師地論略纂》卷 5 (大正43,69a23-28)。

<sup>3 (</sup>增支部) 〈五集〉(10) 〈迦俱羅品〉:「諸比丘!如是等五者,是安穩住。何等為五?諸比丘!世間有比丘,離欲,離不善法,有尊、有伺,由離而生喜樂故,具足初靜應而住;尋、伺、寂靜故……乃至……[具足]第二靜應……第三靜應……具足第四靜應而住;諸漏已盡故,無漏心解脫、慧解脫,已於現法而自了知、作證、具足而住。…(中略)…諸比丘!如是等者,是五種之安穩住。」(日譯兩傳19,p.165;漢譯兩傳21,p.144)

参見印順法師著《空之探究》p.63:「〈中部〉的〈善星經〉,《不動利益經〉——漢譯名〈淨不動道經〉。這兩部經所說不動;不動以後,是無所有處,非想非非想處——漢譯無想處(即無相心處)。這與不動、無所有、無相——三觸的次第,是完全符合的。」

<sup>5</sup> 參見印順法師著《空之探究》p.63:「依《大空經》說:得四增上心(四禪),修內空、外空、內外空,不動,以不移動為目標。所以,不動是依第四禪而向解脫的空三昧;不得解脫而生於不動,就是一般所說的第四禪。」

<sup>6</sup> 參見印順法師著《空之探究》p.30:「不動,一般的說,是四禪。……不動——四禪以上,是無所有處,無想處——非想非非想處,為什麼四禪以上,與無所有處、無想處中間,沒有空無邊處與識無邊處呢?」

原來,不動、無所有、無相,是如實觀的三昧,而空無邊處與識無 邊處,是世俗假想觀的三昧。7

- (二) 自相作意、共相作意、真如作意是「真實作意」; 勝解作意是「假 想作意」(p.68-p.69)
  - 1、如實觀與假想觀這二類觀想的分別,如《大毘婆沙論》說:「有三 種作意,謂自相作意,共相作意,勝解作意。……勝解作意者,如 不淨觀,持息念,(四)無量,(八)解脫,(八)勝處,(十) 遍處等」。8
  - 2、《瑜伽師地論》說:「勝解作意者,謂修靜慮者,隨其所欲,於諸 事相增益作意。真實作意者,謂以自相,共相及真如相,如理思惟 諸法作意」。9
  - 3、依此可以知道:

自相作意、共相作意、真如作意,是一切法真實事理的作意。 勝解作意是假想觀,於事是有所增益的。如不淨觀,想青瘀或膿爛

古代的修行者,觀色法的不淨(對治貪欲),進而觀色法的清淨……或超越色 相,觀慮空相,勝解為遍一切處,如不能依之發慧得解脫,生在虛空無邊處。 或進一步的觀識相,假想為遍一切處(後代所說的「心包太虛」,「心遍十 方, 都由此定境而來),不能解脫的,生在識無邊處。無色界的前二天(及 定),依此修得的定境而來。

8 (大毘婆沙論) 袋11:「有三種作意。謂自相作意、共相作意、勝解作意。 自相作意者;思惟色是變礙相,受是領納相,想是取像相,行是造作相,誠是 了別相,地是堅相,水是濕相,火是煖相,風是動相,如是等。 共相作意者;如十六行相等。

勝解作意者;如不淨觀、持息念,(四)無量,(八)解脫,(八)勝處, (十) 逸處等。」(大正27,53a13-19)

[四諦十六行相——苦諦四行相:無常、苦、空、無我;集諦四行相:集、 囚、生、緣;滅諦四行相:滅、靜、妙、離;道諦四行相:道、如、行、 #10]

另參見 (俱舍論) 卷7(大正29,40a7-11)。

<sup>7</sup> 參見印順法師著《空之探究》p.71:

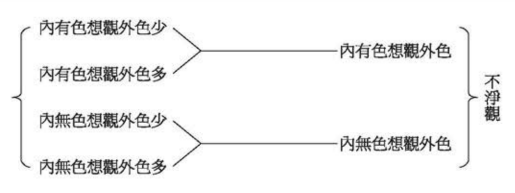
<sup>9 (</sup>瑜伽師地論) 卷11 (大正30,332c22-24)。

等,觀自身及到處的尸身,青瘀或膿爛,這是與事實不符的。是誇 張的想像所成的定境,所以說是「增益」。<sup>10</sup>

# 三、八解脫、八勝處、十遍處 (p.69-p.71)

(一)八解脫、八勝處、十遍處之對應關係(p.69-p.70) 佛法中的八解脫,八勝處,十遍處,<sup>11</sup>都是勝解作意。彼此的相互 關係,對列如下:

八勝處 十遍處(十一切處)八解脫(八背捨)





- 1、解脫,遍處(不淨念在內),勝處,這三類定法,相通而又有所不 同;都出發於色的觀想,在不同的宏傳中,發展成三類不同的定 法。古人將這三類,總集起來,解說爲淺深的次第。13
- 2、勝處的前四勝處,與解脫的前二解脫相當,是不淨觀。
- 3、勝處的後四勝處,與第三解脫的「淨解脫身作證」相當,是淨觀; **遍處的前八遍處,也是淨觀。**
- 4、青、黄、赤、白,是所造色;所造色依於能造的四大——地、水、 火、風,所以有前四遍處。前三解脫,前八遍處,八勝處,都是依 色界禪定,緣欲界色爲境的,都是勝解的假想觀。
- (二)空無邊處及識無邊處之安立: (p.70-p.71)
  - 1、十遍處中,在地、水、火、風(及依四大而有的青、黃、赤、白) 温處以上,有(虛)空遍處,識遍處,這不是地、水、火、風、虛

10 參見印順法師著《印度佛教思想史》p.402-p.403:

佛法是重於止、觀,或定、慧修持的,通稱為瑜伽。修止的,如修四根本禪, 與身體---生理有密切關係,所以有「禪支」功德,而無色定是沒有的。修觀 慈,有勝解作意與真實作意。

勝解作意是假想觀,如不淨觀[念]成就,見到處是青瘀膿爛。

真實作意中,有自相作意,如念出入息;共相作意,如觀「諸行無常」等。真 如作意,如觀「一切法空」,「不生不滅」等。

勝解作意對修持有助益的,但不能得解脫。勝解觀成就,自心所見的不淨或清 淨色相,與事實不符,所以是「顛倒作意」。

- 11 八解脫、八勝處、十遍處:參見(大毘婆沙論)卷84(大正27,434b-27,724a1-25); 《大智度論》 祭21(大正25,215a7-216c22)。
- 12 (大智度論) 袋21:「是時行者得受真樂遍滿身中,是名淨背捨,緣淨故名為 淨背捨。遍身受樂,故名為身證。得是心樂,背捨五欲,不復喜樂,是名背 捨。」(大正25,215b28-c2)
- 13 《大毘婆沙論》卷85:「問:解脫、勝處、遍處有何差別?答:……下品善根 名解脫,中品善根名勝處,上品善根名遍處。小善根名解脫,大善根名勝處, 無量善根名遍處。……得解脫未必已得勝處、遍處,若得勝處必已得解脫未必 已得遍處,若得遍處必已得解脫及勝處。所以者何?從解脫入勝處,從勝處入 遍處故。是謂解脫、勝處、遍處差別。」(大正27,442b9-14)

<u>六界是說明眾生自體所有的特質,構成眾生自體的因素</u>。 四大是色法,血內等身體。

虚空是鼻孔、咽喉、毛孔等空隙,可見可觸,是有局限性的。 <u>識是自身的心理作用。聚生自體</u>,<u>只是這六界的綜和</u>;如沒有識界,那就是外在的器世界了。

2、古代的修行者,觀色法的不淨(對治貪欲),進而觀色法的清淨, 就是前三解脫,前八遍處,八勝處。或超越色相,觀虛空相,勝解 爲遍一切處,如不能依之發慧得解脫,生在虛空無邊處。 或進一步的觀識相,假想爲遍一切處(後代所說的「心包太虛」, 「心遍十方」,都由此定境而來),不能解脫的,生在讓無邊處。 無色界的前二天〔空無邊處天、譏無邊處天〕(及定),依此修得 的定境而來。

# 四、九次第定的成立(p.71-p.72)

- (一)四禪名爲不動。《中阿含經》的《大空經》<sup>14</sup>中,內空,外空,內外空,與不動並列。內空、外空、內外空,是從根、境、識的相關中,空於五欲;不動是觀五陰無常、無我,內離我慢。不動修習成就,就是空住的成就。如著空而不得解脫,就稱四禪爲不動。<sup>15</sup>
- (二)《善星經》、《不動利益經》等說:不動,無所有,無相爲次第<sup>16</sup>, 是諦理的如實觀。如有著而不得解脫的,生在(四禪),無所有 處,無想處——非想非非想處(更進而立滅受想定)。<sup>17</sup>

不動=第四禪

無所有=無所有處

無相=無想處(非想非非想處)

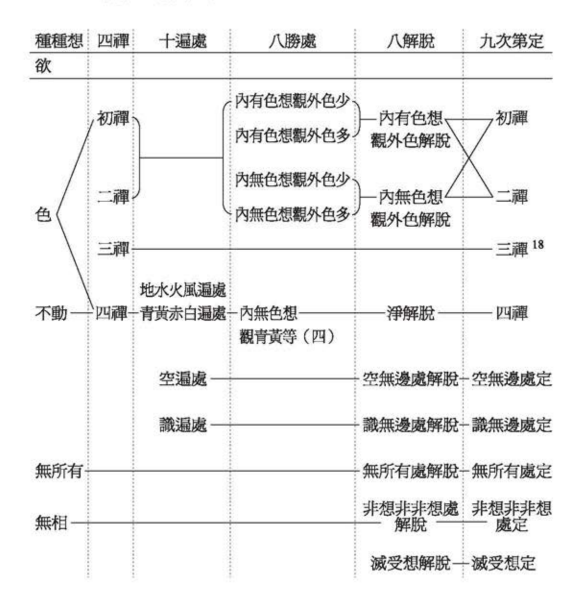
<sup>14 (</sup>中阿含經) 卷49 (191經) 〈大空經〉(大正 1,738a-740c)。

<sup>15</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉第一章第七節〈空與空性〉p.51-p.52。

<sup>16 (</sup>中部) (105) (善星經) (日譯南傳11上, p.331-p.333;漢譯南傳11, p.266); (中部) (106) (不動利益經) (日譯南傳11上, p.340-p.346;漢譯南傳11, p.275)。

<sup>17</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉第一章第五節〈無所有〉p.29-p.33。

(三)在四禪與無所有處間,本沒有空無邊處,證無邊處的。由於十遍處 (地水火風青黃赤白等八遍處及空無邊處、識無邊處)的修得,依 六界的次第進修,而在四禪與無所有處間,結合空無邊處,識無邊 處,而成四禪、四無色定——八等至;更加滅受想定,成九次第等 至(定)。總列如下:



<sup>18 (</sup>大毘婆沙論) 卷85: 「問:何故第三靜慮無解脫、勝處、遍處耶?

- ※「十遍處、八勝處、八解脫」與「四禪八定」之關係
  - 1、《大毘婆沙論》卷84:

此八解脫,界者:初三解脫是色界。前三無色處解脫,有漏者是無色界,無漏者是不繁。後二解脫是無色界。地者:<u>初二解脫在初二</u> 靜慮及未至定、靜慮中間。(大正27,434c10-13)

2、《大毘婆沙論》卷85:

此八勝處:界者,皆是色界。地者,<u>前四勝處在初二靜慮及未至</u>定、靜慮中間,後四勝處在第四靜慮。(大正27,438c14-16)

3、《大智度論》卷21:

初二背捨、初四勝處,初禪、二禪中攝;淨背捨、後四勝處、八一 切處,第四禪中攝;二一切處,即名說空處,空處攝;識處,識處 攝。(大正25,216c15-17)

- 五、空黲的異名——依觀慧的加行不同,名爲「空」、「無所有」、「無相」(p.73)
- (一)佛法的解脫道,是依止四禪,發真實慧,離欲而得解脫的。真實慧依 於如實觀:「無常故苦,無常苦故無我」;「無我無我所」——空, 是一貫的不二的正觀。能離一切煩惱,離一切相,契入超越的寂滅。

答: (1) 非田器故,乃至廣說。

- (2)復次,對治欲界、初靜應中識身所引線色貪故,初、二靜應立緣不淨解脫、勝處。第二、第三靜應無識身所引綠色貪故,第三、第四靜應不立綠色不淨解脫、勝處。前三靜應有尊何喜樂及入出息擾亂事故無淨解脫,後四勝處、前八遍處緣淨妙境,能伏煩惱其事甚難,是故必依無擾亂地乃得成就。
- (3)復次,第三靜慮去欲界遠,於靜慮中又非最勝,故無解脫、勝處、過 慮。
- (4)復次,第三靜慮如第三無色,無多功德,故無解脫等。謂空、誠無邊處有無邊行相功德,非想非非想處有滅定功德,無所有處無無邊行相又無滅定,是故此地功德減少。第三靜慮如彼(第三無色),亦無解脫、勝處、遍處功德。
- (5) 復次,第三靜應有生死中最勝受樂,能令行者耽著迷亂,故無解脫、 勝處、遍處。」(大正27,441b18-27)

(二)依於觀熱的加行不同,名爲空,名爲無所有,名爲無相。如止觀相 應而實慧成就,依觀慧立名,名爲空(性)心三昧,無所有心三 昧,無相心三昧。心三昧,或名心解脫。雖因加行不同而立此三 名,而空於一切煩惱,是一致的。19

# (三)其實,加行也有共通處,如:

- 1、《空大經》說:「不作意一切相,內空成就住。」20〔無相與空相通〕
- 2、《不動利益經》說:「空於我及我所,是第二無所有處道。」21 [無所有與空相通]

空與無相,無所有與空,不是明顯的相誦嗎!所以能得解脫的真實 慧,雖有不同名稱,到底都不過是空慧的異名。22

# 六、「假想觀」與煩惱的對治 (p.73-p.74)

(一) 勝解的假想觀雖不得究竟解脫,但能降伏煩惱(p.73-p.74) 勝解的假想觀,是不能得究竟解脫的,但也有對治煩惱,斷除

<sup>19</sup> 參見印順法師著《空之探究》第一章第一節〈引言〉p.7;第一章第三節〈空與 心解脫〉p.21-p.23。

<sup>20 (</sup>中部) (122) (空大經) (日譯南傳11下, p.129;漢譯南傳12, p.96)。

<sup>21 (1) 《</sup>中部》(106) 《不動利益經》: 復次,諸比丘!聖弟子行至阿蘭若,或行至樹下,作如是思念:「此依 我、或依我所屬之物,為空。,彼如是行……乃至……身壞命終後,由 誠之導引,達於無所有處,諸比丘!此稱之為第二無所有處利益行道。 (日譯南傳11上, p.343;漢譯南傳11, p.276-p.277)

<sup>(2)</sup> 參見印順法師著《空之探究》第一章第五節〈無所有〉p.31: 聖弟子作這樣的思惟:我,屬於我的,是空的。這樣的專心安住而得心 淨,也有得無所有處定,或依慧得解脫的二類。《中阿含經》說;「聖 弟子作如是觀:此世(間)空:空於神、神所有(我我所有的舊譯); 空有常,空有恒,空長存,空不變易」。這是說一切有部經論,從常、 恒、不變易法空——無常,以明我我所空的意義。修無我我所的空觀, 得無所有處定,古人雖有多種解說,其實是空與無所有的同一意趣。

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> 參見印順法師著《空之探究》第一章第三節〈空與心解脫〉p.23:「魚蚤,魚 所有,無相,無諍,不動,從煩惱空而清淨來說,都可以看作空的異名。」

(部分)煩惱,增強心力的作用。<sup>23</sup> 所以釋尊應用某些方便來教 導弟子。

- (二)假想觀中,主要是不淨觀(p.73) 假想觀中,主要是不淨觀,如青瘀想,膿爛想,骨想等。障礙出家 弟子的猛利煩惱,是淫欲愛,爲了對治貪淫,佛開示不淨觀法門。
- (三)不淨觀之重要性及其副作用(p.73)
  - 1、不淨,與無常、苦、無我相聯合,成爲四念處。四念處中,觀身不 淨是應該先修習的。
  - 2、假想不淨觀,引起了副作用,由於厭患情緒的深切,有些比丘自 殺,或自願爲人所殺,這是經、律一致記載的。<sup>24</sup>
- (四)以「入出息念」及「淨觀」,改善「不淨觀」引起的弊病(p.73-p.74)
  - 1、改善不淨觀的修習,一方面,佛又開示入出息念法門<sup>25</sup>。一方面, 由不淨觀而轉出淨觀。<sup>26</sup>

有的修不淨觀,不著意於離貪欲,只是厭患自身,這就是觀不淨而自殺的問題所在,所以修淨觀來對治。從白骨流光,觀器世間(青、黃、赤、白)與自身,清淨莊嚴,就是淨解脫。從不淨而轉起淨觀,名為(改)「易觀」,如《禪祕要法經》說:「不淨想成時,慎莫棄身[自殺],當教易觀。易觀法者,想諸(骨)節間白光流出,其明熾盛,猶如雪山。見此事已,前不淨聚,夜又

<sup>23 〈</sup>大毘婆沙論〉卷11 (大正27,53a13-19);另參見《俱舍論》卷4 (大正29,19a21-22);《瑜伽師地論》卷11:「勝解作意者,謂修靜應者,隨其所欲,於諸事相增益作意。」(大正30,332c22-23);《成唯識論》卷5 (大正31,28b10-14);印順法師著《印度佛教思想史》,p.403:「勝解作意對修持有助益的,但不能得解脫。勝解觀成就,自心所見的不淨或清淨色相,與事實不符,所以是『顛倒作意』。」

<sup>24 (1) 《</sup>雜阿含經》卷29 (809經):「爾時,世尊為諸比丘說不淨觀,讚歎不 淨觀言:『諸比丘!修不淨觀、多修習者,得大果、大福利』。時諸比 丘修不淨觀已,極厭患身,或以刀自殺,或服毒藥,或繩自絞,投嚴自 般,或令餘比丘殺。」(大正2,207b22-26)

<sup>(2) 《</sup>相應部》(54) 〈入出息相應〉(日譯兩傳16下,p.193-p.196)。各部 廣律四波羅夷的殺戒,都載有此一因緣。

<sup>25 〈</sup>雜阿含經〉卷29 (809經) (大正2,207c21-208a3)。

<sup>26</sup> 參見印順法師著〈華雨集〉(第二冊)p.246-p.247:

- 2、如八解脫的第三解脫,八勝處的後四勝處,十遍處的前八遍處,都 是淨觀。27
- 七、假想的勝解觀對「清淨身」、「清淨土」及「唯心思想」等之影 響 (p.74-p.77)

不淨觀與淨觀,都是緣色法的,假想的勝解所成。28 與不淨觀、淨觀有關的,可以提到幾則經文。

(一)《雜阿含經》(456經):勝解淨相,引發了理想中的清淨土、清淨 身說。(p.74)

《雜阿含經》卷17〈456經〉說:

「世尊告諸比丘:有(1)光界,(2)淨界,(3)無量空入處 界, (4) 無量識入處界, (5) 無所有入處界, (6) 非想非非想 入處界,有(7)滅界。,29

吸去。」(大正15,244b29-c2)「見此事時,心大驚怖,求易觀法。易觀法 者,先觀佛像」。《思惟要略法》也說:「若極厭惡其身,當進(修)白骨 觀,亦可入初禪。」(大正15,298c16-17)從不淨觀而起淨觀的方便,是白骨 流光,依正莊嚴;或觀佛像。這是「佛法」禪觀而漸向「大乘佛法」禪觀的重 要關鍵。

- <sup>27</sup> 參見印順法師著〈修定――修心與唯心・秘密乘〉〈華雨集〉(第三冊)p.154:
  - (一)八解脫的前二解脫,是不淨觀,第三「淨解脫身作證」是淨觀。
  - (二)八勝處的前四勝處,是不淨觀;後四勝處——內無色相外觀色青,黃,赤, 白,是淨觀。
  - (三)十遍慮中的前八遍慮——地遍慮,水,火,風,青,苦,赤,白遍慮,都 是淨觀。如地遍處是觀大地的平正淨潔,沒有山陵溪流;清淨平坦, 一望無際的大地,於定心中現前。水,火,風,也都是清淨的。觀青色 如金精山,黄色如瞻寥花,赤色如赤蓮花,白色如白霉,都是清淨光顯 的。淨觀是觀外色的清淨,近於清淨的器世間。 另參見《性空學探源》p.96。
- 28 (1) 《大毘婆沙論》祭40:「此不淨觀……唯緣欲界色處為境。」(大正 27 · 206c20-24) ·
  - (2)參見印順法師著《方便之道》(《華雨集》(第二冊)p.246:「不淨觀 與淨觀,都是以色法為所緣境的。」
- 29 (雜阿含經)卷17 (456經) (大正2,116c13-15)。

「彼光界者,緣闡故可知。淨界,緣不淨故可知。」30

- 1、經中立七種界,在虛空無邊處以前,有光界、淨界。<u>光界與淨界</u>, 與第二禪名光天,第三禪名淨天的次第相合。<sup>31</sup>禪天的名稱,是與 此有關的。
- 2、依修觀成就來說,光是觀心中的光明相現前,如勝解而能見白骨流光,就能由不淨而轉淨觀,32觀地、水、火、風、青、黃、赤、白等。光與淨,都依勝解觀而成就。
- 3、清淨土與清淨身

淨身說。

- (1) 觀的內容,如地等清淨,是清淨的國土相。
- (2)青等清淨,通於器界或眾生的淨色相。 勝解淨相,在定中現見清淨身、土,漸漸引發了理想中的清淨土、清
- (二)《中阿含經》(73)《天經》:「勝解觀」與「唯心思想」(p.74-p.75)
  - 1、《中阿含經》(73)《天經》說:
    - 「(1)我為智見極明淨故,便在遠離獨住,心無放逸,修行精動,……即得光明,便見形色;(2)及與彼天共同集會,共相慰勞,有所論說,有所答對;(3)亦知彼天如是姓,如是字,如是生;(4)亦知彼天如是食,如是受苦樂;(5)亦知彼天如是長壽,如是久住,如是命盡;(6)亦知彼天作如是如是業已,死此生彼;(7)亦知彼天(屬)彼彼天中;(8)亦知彼天上,我曾生(其)中,未曾生(其)中也。」33

<sup>30 (</sup>雜阿含經》卷17〈456經〉(大正2,116c19-20);另參見《相應部》 (14)〈界相應〉(日譯南傳13,p.222-p.223)。

<sup>31</sup> 參見印順法師著《性空學探源》, p.95:「光界、淨界,與二禪(少光、無量 光、光音)、三禪(少淨、無量淨、遍淨)相當。」

<sup>32</sup> 參見印順法師著 (修定——修心與唯心・秘密乘) (華雨集) (第三冊) p.153-p.154。

<sup>33 (</sup>中阿含經》卷18 (73經) (大正1,540b8-17);另參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》,p.848:「《天經》中說修得光明,見形色;與天(神)共相聚會;與天共相慰勞,有所論說,有所答對;知道天的名字;知天所

此經,巴利藏編入《增支部》「八集」(成立可能遲一些),下接勝 處與解脫。34 得殊勝知見,是修定四大目的之一。35

- 2、本經的精勤修行,共分八個層次
  - (1) 先勝解光明相,如光相成就,能於光明中現見色相,色相是(清 淨的)天色相。光明相現前,現見清淨天色相,與解脫、勝處的 淨觀成就相當。
  - (2) 進一步,與諸天集會,互相問答。這樣的定境,使我們想起了:
  - A、《般舟三昧經》的阿彌陀佛現前,佛與修行者問答(不但見色 相,還聽見聲音)。36
  - B、無著修彌勒法,上升兜率天,見彌勒菩薩,受《瑜伽師地 論》。37

受的苦樂;天的壽命長短;天的業報;知道自已過去生中,也曾生在天中。這 樣的修習,逐漸增勝的過程。」

- 34 (增支部) 〈八集〉(日譯南傳21, p.241- p.249:漢譯南傳23, p.208p.210) .
- 35 (大智度論) 卷47:「如佛說有四修定:一者、修是三昧,得現在歡喜樂;二 者、修定得知見,見眾生生死;三者、修定得智慧分別;四者、修定得漏 盡。」(大正25,400a5-8);另參見《集異門足論》卷7(大正26,395c8-28); (俱舍論) 卷28(大正29,150a16-b4); (瑜伽師地論) 卷12(大正 30,339a11-23);印順法師《華雨集》(第三冊)(p.151-p.159):修定的四 種功德: (1) 為得現法樂住, (2) 為得勝知見, (3) 為得分別慧, (4) 為 得漏永盡。
- 36 (1) 《般舟三昧經》:「菩薩於此間國土念阿彌陀佛,專念故得見之。……欲 見佛,即見;見即問,問即報,聞經大歡喜。」(大正13,899a27-b25)
  - (2) 參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.847:「成就般身三昧 的,能見阿彌陀佛。不只是見到了,而且還能與佛問答,聽佛說法。這 是修習三昧成就,出現於佛弟子心中的事實。這一類修驗的事實,在佛 教中是很普遍的。|
- 37 (1) 參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.847: 西元三~五世紀間,從北印度傳來,佛弟子有什麼疑問,就入定,上升兜 率天去問彌勒。西元四世紀,「無著菩薩夜昇天宮,於慈氏菩薩所,受 瑜伽師地論。」(《大唐西域記》卷5,大正51,896b)
  - (2) 參見印順法師著 (辨法法性論講記) (華雨集) (第一冊) p.174:「依 唐玄奘所傳,無著菩薩在阿瑜陀國時,夜晚上升兜率天,從彌勒菩薩聽 受《瑜伽師地論》;白天,在瑜遮那講堂,為大眾說法。西藏傳說,無

- C、密宗的修習成就,本尊現前,也能有所開示。38 原則是一樣的,只是修行者信仰對象不同而已。39
- (3) 勝解的假想觀,助成了唯心思想的高揚。

A、依《般舟三昧經》說:所見的不是真實佛,是自己的定心所現。40

著精進苦行十二年,才見到彌勒菩薩現身;然後上升兜率天,在六個月中,從 彌勒菩薩學 (瑜伽行地論) (即《瑜伽師地論》)」。另參見印順法師 (說一 切有部爲主的論書與論師之研究》 (p.640)。

- 38 參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.867-p.868;印順法師著《印度佛教思想史》p.244。
- 39 參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.848: 在「原始佛教」中,佛與大弟子們,往來天界的記載不少。但那時,佛與大弟子們,對於定中所見到的,是要開示他們,呵斥他們,警策他們,所以佛被稱為「天人師」。佛涅槃以後,演化為在定中,見當來下生成佛,現在完率天的彌勒菩薩。十方佛現在說與起,「大乘」佛弟子,就在定中見他方佛。在「秘密大乘」中,佛弟子就在定中,見金剛夜又。在定中有所見,有所問答,始終是一致的。但起初,是以正法教誨者的立場,教化天神;後來是請求佛、菩薩、夜叉們的教導。這是佛法的進步昇華呢?佛教精神的迷失呢?
- 40 (1) 《般舟三昧經》:「菩薩於此間國土念阿彌陀佛,專念故得見之。……欲見佛,即見;見即問,問即報,聞經大歡喜。作是念:佛從何所來?我為到何所?自念:佛無所從來,我亦無所至。自念:欲處,色處,無色處,是三處意所作耳。我所念即見,心作佛,心自見,心是佛,心(是如來)佛,心是我身。(我)心見佛,心不自知心,心不自見心。心有想為癡,心無想是涅槃。是法無可樂者,設使念為空耳,無所有也。」(大正13,899a27-c2);另參見《般舟三昧經》卷上(大正13,905c27-906a2)
  - (2)參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.864-p.865: 到了三昧成就,佛現在前,不但光明徹照,而且能答問,能說經。然當時,佛並沒有來,自己也沒有去;自己沒有天眼通、天耳通,卻見到了佛,聽佛的說法,那佛到底是怎樣的?於是覺察到,這是「意所作耳」,只是自心三昧所現的境界。類推到:三界生死,都是自心所作的。自心所現的,虛妄不實,所以心有想為愚癡(從愚癡而有生死),心無想是涅槃。不應該起心相,就是能念的心,也是空無所有的,這才入空無相無願——三解脫門。嚴格的說,這是念佛三昧中,從「觀相」而引入「實相」的過程。然這一「唯心所作」的悟解,引出瑜伽師的「唯心(識)論」,所以立「唯心念佛」一類。
  - (3) 另參見印順法師著《印度佛教思想史》p.403。

- B、《攝大乘論本》說:「諸瑜伽師於一物,種種勝解各不同,種種 所見皆得成,故知所取唯有識」。41 勝解的假想觀,多釆多姿,在佛教的演進中,急劇的神教化, 也助成了唯心思想的高揚。42
- (三)《中阿含》《有勝天經》與《中部》《阿那律經》:「光天」與 「淨天」(p.75-p.77) 《中阿含經》的《有勝天經》,《中部》作《阿那律經》。43
  - 1、《中阿含》《有勝天經》之三種天 《有勝天經》說:「有三種天:光天,淨光天,遍淨光天」。44 這三天,「因人心勝如(如是不如,勝如即優劣)故,修便有精 蟲;因修有精蟲故,得(至天)人則有勝如」。45 不但有差別,每一天的天人,也有勝妙與不如的。所以有差別,是 由於因中的修行,有精靈不同。

# (1) 光天

以光天來說,因中「意解作光明想成就遊(成就遊,異譯作具足 住),心作光明想極盛」。46

然由於勝解的光明想,有大有小,所以「光天集在一處,雖身有異 而光不異」。47 如各「各散去時,其身既異,光明亦異」。48

<sup>41 (</sup>攝大乘論本) 卷上(大正31,137b)。

<sup>42</sup> 參見印順法師《初期大乘佛教之起源與開展》p.867-p.868;印順法師《修 定--修心與唯心・秘密乘》 (華雨集) (第三冊) p.139-p.220。

<sup>43 (</sup>中阿含經) 卷19 (79經) 〈有勝天經〉(大正1,549b-550c)。《中部》 (127) 〈阿那律經〉(日譯南傳11下,p.179-p.190)。

<sup>44 (</sup>中阿含經) 卷19 (79經) 〈有勝天經〉(大正1,550b4-5)。 印順法師著《空 之探究》p.78:「三天說,又見《中阿含經》(78)〈梵天請佛經〉(大正 1 , 548a) ·

<sup>45 (</sup>中阿含經) 卷19 (79經) 〈有勝天經〉(大正1,550c28-29)。

<sup>46 (</sup>中阿含經) 卷19 (79經) (有勝天經) (大正1,550b26-27)。

<sup>47 《</sup>中阿含經》卷19 (79經) 〈有勝天經〉(大正1,550b11)。

<sup>48《</sup>中阿含經》卷19(79經)(有勝天經)(大正1,550b14-15)。

# (2) 淨光天

淨光天的差別,是因中「意解淨光天逸滿成就遊」,<sup>49</sup> 如不再修習,生在淨光天中,就「不得極寂靜,亦不得盡壽訖」。<sup>50</sup> 如「數修數習」,生天時就能「得極寂靜,亦得盡壽」。<sup>51</sup>

(3) 漏淨光天

遍淨光天生在一處,也是有差別的,那是雖同樣的「意解遙淨光天 遙滿成就遊」<sup>52</sup>。如「不極止睡眠,不善息調(調,是掉舉的舊 譯)悔」,那就「彼生(天)已,光不極淨」。<sup>53</sup> 如「極止睡眠,善息調悔」,「彼生(天)已,光極明淨」。<sup>54</sup>

- 2、《中阿含》《有勝天經》與《中部》之《阿那律經》之比較
  - (1)《有勝天經》的三天(光天,淨光天,遍淨光天),《阿那律經》作四天:少光天,無量光天,雜染光天,清淨光天。
  - (2) 少光天與無量光天,與《有勝天經》光天的二類相當。 雜染光天與清淨光天,與《有勝天經》中,清淨光天(遍淨光天) 的「光不極淨」,「光極明淨」二類相當。
  - (3) 三天或四天,不外乎光與淨,與七界<sup>55</sup> 的光界、淨界<sup>56</sup> 相當。 其實,清淨(色相)是不能離光明的。<sup>57</sup>

<sup>49 (</sup>中阿含經) 卷19 (79經) (有勝天經) (大正1,551a9-10)。

<sup>50 (</sup>中阿含經) 卷19 (79經) (有勝天經) (大正1,551a12-13)。

<sup>51 (</sup>中阿含經) 卷19 (79經) (有勝天經) (大正1,551a29-b1)。

<sup>52 (</sup>中阿含經) 卷19 (79經) (有勝天經) (大正1,551b13-14)。

<sup>53 (</sup>中阿含經) 卷19 (79經) (有勝天經) (大正1,551b14-16)。

<sup>54 (</sup>中阿含經) 卷19 (79經) (有勝天經) (大正1,551c1-2)。

<sup>55 (</sup>雜阿含經》卷16(456經):「有(1)光界,(2)淨界,(3)無量空入處界,(4)無量識入處界,(5)無所有入處界,(6)非想非非想入處界,(7)有減界。」(大正2,116c13-15)

<sup>56</sup> 參見印順法師著《性空學探源》p.95-p.96:「光界是定中生光而見色,《中阿含經》中阿那律對此特為著重。淨界,成實論主解作空觀,不如一切有部的觀清淨色為是。八解脫的前三解脫,八勝處與十遍處中的前八遍處,都只是光中見色與淨色的禪定。」

<sup>57</sup> 參見印順法師著《空之探究》p.78:「光明想的修習,應用極廣,如睡時作光明想,或解說光明為法光明。」

| 《中阿含》(有勝天經》 | 《中部》 《阿那律經》 |
|-------------|-------------|
| 光天          | 少光天無量光天     |
| 淨光天         |             |
| 遍淨光天 — 光不極消 | 雜染光天        |
| 一光極明淨       | 清淨光天        |

3、四禪諸天名稱之安立(p.76-p.77)

成就四禪而不得解脫的,感得四禪天的果報。四禪諸天的名字, 也是漸次成立的。

(1) 初禪天之安立(梵天)

經中常見的「天、魔、梵」58:魔以下有種種天,如超出魔界,就 名爲梵天,這是適合於印度教的。

佛教中,欲界以魔天(欲界第六天,他化自在天)爲最高,如出魔 界,也就是離欲界的禪天,所以初禪天就名爲梵天。59

A、天:六欲天之前五天(四王天、忉利天、夜摩天、兜率天、 化樂天)

B、魔:六欲天之第六天(他化自在天)。

C、梵:初禪天。

(2) 第二禪天(光天)、第三禪天(淨天)之安立(p.77)

佛弟子修勝解觀,依光明相而現起,所以緣色法而修勝解的,不外 乎光明相與清淨色相。修此而感報的,也就是光天與淨天,作爲二 禪天、三禪天的名字。

<sup>58 〈</sup>長阿含經〉卷3(2經)〈遊行經〉(大正1,16b);另參見印順法師〈華雨 集》(第二冊) p.73-p.74。

<sup>59</sup> 參見印順法師著〈佛法概論〉p.127-p.128: 他化自在天有「魔」宮;以上即到達色界的「梵」天。這大體是印度舊有的傳 說:欲天是不離欲、不脫生死苦的,沒有超出魔的統轄。如能破魔得解脫,即 **遗歸於梵,到達不死的地方。神格的大梵天,即稱為一切世界主。** 

由於光明相等有優劣,所以又分每一禪天爲三天(或二天)。60

(3) 第四禪天之安立(廣果天)(p.77)

在初期聖典中,四禪天的名字,是梵天,或梵眾天(初禪);光音天(第二禪);遍淨天(第三禪);廣果天(第四禪)。第四禪只是廣果天,這一名稱,可能初期以此爲最高處,定或依慧得解脫, 第四禪是廣大果吧!

#### (四) 小結:

佛教假想觀及如實觀的發達,對於上二界諸天的安立,是有直接關係的。<sup>61</sup>

<sup>60</sup> 參見印順法師著〈成佛之道〉p.89-p.90:

色界天,略分為四禪天,細分為十八天。

初禪有三天——梵眾,梵輔,大梵。這雖沒有男女的差別,但還有君臣人民的 國家形態。

二禪有三天--少光,無量光,光音。

三禪有三天——少淨,無量淨,過淨。

四禪有九天——無雲,福生,廣果,無想,無煩,無熱,善現,善見,色究竟 天。……

無色界也有四天——空無邊處,識無邊處,無所有處,非想非非想處天。 三界諸天,共有二十八。

<sup>61</sup> 參見印順法師著〈空義之次第禪定化〉《性空學探源》p.86-p.97。

# 第二章 部派——空義之開展 第一節 空義依聞思而開展 (p.79~p.81)

釋厚觀 (2004.9.29)

一、修行觀察而離煩惱,主要的方便是空、無所有、無相(p.79)

佛說的一切法門,是隨順於解脫的。解脫的道,是如實知無常,苦, (空),無我;依厭,離欲,滅,無所取著而得解脫。

解脫要依於慧---般若;修行如實觀慧而能離煩惱的,主要的方便, 是空,無所有,無相。空於貪、瞋、癡的,也是無相、無所有的究竟 義;所以在佛法的發揚中,空更顯著的重要起來。

二、「空」與「無相」從「重於觀戀的離惑」發展到「所觀察的理性」 (p.79)

在聖道的修習中,空、無所有、無相,都重於觀慧的離惑。但空與無 相,顯然有了所觀察的理性意義。

# (一)無相

如無相,本是「不作意一切相」,「不取一切相」,而《有明大 經》說:「二緣入無相心解脫:一切相不作意,及作意無相界。」1 這樣,要入無相心解脫(或作「無相心三昧」)的,不但不作意一 切相,而且要作意於無相。無相界,是無相寂靜的涅槃。

涅槃的體性如何,部派中是有諍論的,但都表示那是眾苦寂滅而不 可戲論的。2 所以「作意無相界」,涅槃是所觀想的境界——義理 或理性的。

<sup>1 (</sup>中部) (43) (有明大經) (日譯南傳10,p.19; (漢譯南傳) 10, p.16); (中阿含經) (211經) (大拘絺羅經) (大正1, 792b)。參見 《空之探究》p.61。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 參見印順法師著《性空學探源》p.224-p.232。

# (二)空

空也是這樣:無我無我所是空,空是一切法遍通的義理,也是所觀的。 又立「出世空性」,以表示空寂的涅槃。<sup>3</sup>

#### (三) 小結

這樣,空與無相,不只是實踐的聖道——〔三〕三昧,〔三〕解脫<sup>4</sup>, 也是所觀、所思的法義了。

# 三、空義依閒思而發揚(p.80)

(一) 慧爲離煩惱得解脫的根本

佛法重於修行,修行是不能沒有定的,但真能離煩惱得解脫的,是 如實智,平等慧如實觀。<sup>5</sup>

(二) 聞、思爲慧學不可或缺的方便

與定相應的戀學,在次第修學過程中,有四入流分(預流支):親 近善士,聽聞正法,如理作意,法隨法行。<sup>6</sup>

佛的化導,以語言的教授教誡爲主,所以弟子們要由聞、思、修的 學程,才能引發無漏智慧,知法見法,得預流果。

《雜阿含經》中,每〔相〕對〔於〕「愚癡凡夫」,說「多聞(或作「有聞」)聖弟子」。「見聖人,知聖人法,善順聖人法;見善知識,知善知識法,善順善知識法」。親近善士,經聞、思、修習,才能引

<sup>3</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉p.8。

<sup>4</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉p.145:

空、無相、無願,是三解脫門。「出世空性」與「無相界」,《阿含經》已用來表示涅槃。三解脫是行門,依此而得(解脫)涅槃,也就依此來表示涅槃。

<sup>5</sup> 平等慧如實觀,或譯爲如實正觀,真實正觀。平等慧,巴利原語爲 sammāppaññā,即正慧。

<sup>6(1)《</sup>雜阿含經》卷30(843經):「爾時,世尊告尊者舍利弗:所謂流者,何 等為流?舍利弗白佛言:世尊所說流者,謂八聖道。復問舍利弗:謂入流 分,何等為入流分?舍利弗白佛言:世尊!有四種入流分,何等為四?謂 親近善男子、聽正法、內正思惟、法次法向。復問舍利弗:入流者成就幾 法?舍利弗白佛言:有四分成就入流者,何等為四?謂於佛不壞淨、於法

不壞淨、於僧不壞淨、聖戒成就。佛告舍利弗:如汝所說。流者。謂八聖 道。入流分者有四種,謂親近善男子、聽正法、內正思惟、法次法向。入 流者成就四法,謂於佛不壞淨、於法不壞淨、於僧不壞淨、聖戒成就。」 (大正2,215b16-28)

- (2) 《相應部》(55)「預流相應」(日譯南傳16下,p.228;《漢譯南傳》 18 , p.208) ·
- (3) 參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.309: 修學而趣入預流果的方便,經說有二類:一、「親近善友,多聞正法,如 理思惟,法隨法行」為四預流支,約四諦說證入,是重於智證的方便。 二、「於佛不壞淨,於法不壞淨,於僧不壞淨,成就聖戒」為四預流支, 是以信戒為基,引入定慧的方便;證入名得「四證淨」。這二者,一是重 慧的,是隨法行人,是利根。一是重信的,是隨信行人,是鈍根。這是適 應根機不同,方便不同,如證入聖果,都是有信與智慧,而且是以智慧而 悟入的。
- (4) 參見印順法師著〈華雨集〉(二) p.41-p.42: 預流支是證入預流果的支分。先要親近善士:佛及聖弟子是善士;佛弟子 而有正見、正行的,也是善士。從善士 佛及弟子聽聞正法,不外乎四 諦(一切法門可統攝於四諦中)。這是古代情形,等到有了書寫(印刷) 的聖典,也可以從經典中了知佛法,與聽聞一樣,所以龍樹說:「佛法從 三處聞:從佛聞,從弟子聞,從經典聞」。無倒的聽聞正法,能成就「聞 慧」。如所聞的正法而審正思惟,如理作意能成就「思慧」。如法隨順法 義而精勤修習,法隨法行能成就「修慧」。聞、思、修——三慧的進修, 能見諦而得預流果。
- (5) 參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.1237-p.1238: 「四依」(依法不依人、依義不依語、依了義經不依不了義經、依智不依 識),本是共聲聞法的,是聞思修慧學進修的準繩。佛法重智證,但證入要 有修學的條件——四預流支,而四依是預流支的抉擇。如慧學應「親近善 士」,但親近善知識,目的在闡法,所以應該依所說的法而不是依人—— 「依法不依人」。「聽聞正法」,而說法有語言(文字)與語言所表示的意 義,聽法是應該「依義不依語」的。依義而作「如理作意」(思惟),而佛 説的法義,有究竟了義的,有不徹底不了義的,所以「如理作意」,應該 「依了義經不依不了義經」。進一步要「法隨法行」,而行有取識的行,智 慧的行,這當然要「依智不依識」。「四依」是聞思修慧的抉擇,是順俗而 有次第的。
- (6)關於「四預流支」,另參見印順法師著《學佛三要》p.182-p.188。
- (7) 《大毘婆沙論》 袋181:「云何法?答:寂滅涅槃。云何隨法?答:八支聖 道。云何法隨法行?答:若於此中隨義而行,所謂為求涅槃故,修習八支 聖道故名法隨法行。能安住此,名法隨法行者。」(大正27,910c12-16)

<u>發無漏智,所以對從佛而來的文句,從事於聽聞、思惟,是戀學不</u> 可或缺的方便。

# (三)注重教法的聞思而促進「空」義的發揚

爲了佛法的正確理解,爲了適應外界的問難而有所說明,佛教界漸漸的注重於教法的聞思,於是乎論阿毘達磨<sup>7</sup>,論毘陀羅<sup>8</sup>出現了。佛教初期的聞思教法,雖重於事類的分別抉擇,而「空」義也依聞思而發揚起來,這是部派佛教的卓越成就!

# 四、結說 (p.80)

部派佛教的文獻,現存的以說一切有部,赤銅鍱部爲詳備,其他也有 多少傳述。初期大乘論,如《大智度論》,《瑜伽師地論》,也有可 參考的。部派佛教思想,本來都是依經的。但各部所誦本,文句不完 全相同,相同的也解說不一致,所以在空義的開闡中,當然也有所不 同。事實上,部派佛教在印度,演進到「一切法空」的大乘時代。

毘陀羅(vedalla),是法義的問答,如蘊與取蘊,慧與識,五根與意根,死與滅盡定等。重於問答分別,聽者了解後,喜悅而加以讚歎;這樣的一項一項的問下去,也就一再的歡喜讚歎。南傳的「毘陀羅」,在其他部派中,就是「方廣」(vaipulya):廣說種種甚深法,有廣顯義理的幽深,廣破無知的作用。方廣,後來成為大乘法的通稱。論阿毘曇與論毘陀羅,後來是合一了,發展成阿毘達磨論典,是上座部特有的。

關於「毘陀羅」的成立與發展,詳見印順法師著〈原始佛教聖典之集成〉p.573-p.584;印順法師著〈說一切有部爲主的論書與論師之研究〉p.47-p.53。

<sup>7</sup> 參見印順法師著《說一切有部為主的論書與論師之研究》p.38:「阿毘達磨是直觀的,現證的,是徽證甚深法(緣起、法性、寂滅等)的無漏慧。這是最可稱數的,超勝的,甚深廣大的,無比的,究竟徽證的。阿毘達磨,就是這樣的(勝義)阿毘達磨。但在阿毘達磨的修證中,依於分別觀察,所以抉擇,覺了,分別,通於有漏的觀察慧。……阿毘達磨,本為深入法性的現觀——佛法的最深處。修證的方法次第等傳承下來,成為名句的分別安立(論書)。學者依著去分別了解,經聞、思、修而進入於現證。從證出教,又由教而趣證,該括了阿毘達磨的一切。」(有關「阿毘達磨」(abhidharma)的意義,參見印順法師著《說一切有部為主的論書與論師之研究》,p.33-p.42)

<sup>8</sup> 參見印順法師著〈印度佛教思想史〉p.51:

# 第二章 部派——空義之開展

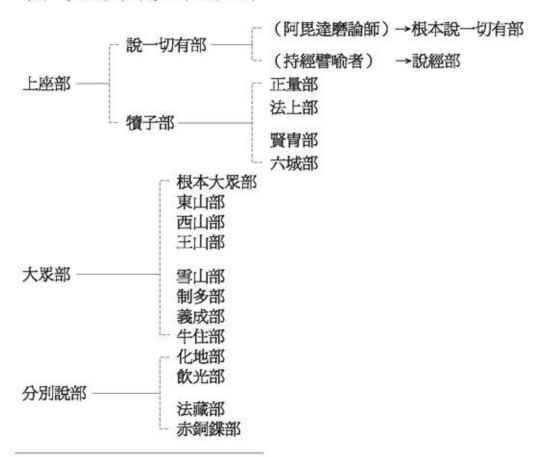
# 第二節 勝義空與大空 (p.81~p.85)

釋厚觀 (2004.9.29)

# 一、「說一切有部」內之二大系:持經譬喻者及阿毘達磨論師(p.81)

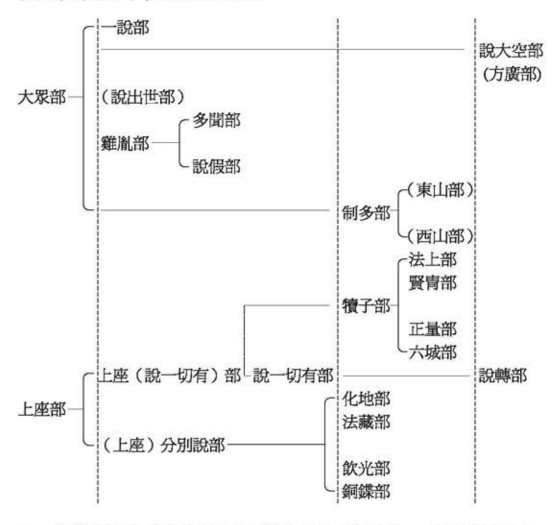
說一切有部是特長於法義論究的部派。說一切有部內,有二大系:重 經的是持經、譬喻者,重論的是阿毘達磨論師。後來,阿毘達磨論師 系,成爲說一切有部的正宗,於是乎持經譬喻者演化爲說經部。 有部與經部的法義,對大乘佛教,大乘論師的主流,中觀與瑜伽二 派,思想上有密切的關聯。

# (圖一)大眾部所傳之部派分化圖1



<sup>1</sup> 參見印順法師《初期大乘佛教之起源與開展》p.337-p.338。

# (圖二) 印順法師考定之部派分化圖2



二、〈雜阿含經〉中以空爲名之二經(〈第一義空經〉、〈大空法經〉) (p.81)

漢譯《雜阿含經》,是說一切有部的誦本,與赤銅鍱部的《相應部》相當。《雜阿含經》中,有以空爲名的二經,是《相應部》所沒有的,可以說是屬於部派的(但也不只是有部的)。

- (一)《第一義空經》(《雜阿含經》卷13〈335經〉,大正2,92c12-26)
- (二)《大空法經》(《雜阿含經》卷12〈297經〉,大正2,84c11-85a10)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.347。

# 三、〈第一義空經〉之探討(p.82-p.83)

# (一)舉契經

《第一義空經》,如《雜阿含經》卷13(335經)(大正2,92c12-26說: 如是我聞:一時,佛住拘留搜調牛聚落。

爾時、世尊告諸比丘:「我今當為汝等說法,初、中、後善,善 義、善味,純一滿淨,梵行清白,所謂第一義空經。諦聽,善思, 當為汝說。

云何為第一義空經?諸比丘!眼生時無有來處,滅時無有去處。如 是眼,不實而生,生已盡滅,有業報而無作者,此陰滅已,異陰相 續,除俗數法。耳、鼻、舌、身、意,亦如是說,除俗數法。

俗數法者,謂此有故彼有,此起故彼起,如無明緣行,行緣識,廣 說乃至純大苦聚集起。又復此無故彼無,此滅故彼滅,無明滅故行 滅,行滅故識滅,如是廣說乃至純大苦聚滅。比丘!是名第一義空 法經。

佛說此經已,諸比丘関佛所說,歡喜奉行。

# (二) 略釋經義

- 1、第一義空,是勝義空的異譯;趙宋施護的異譯本,就名《佛說勝義 空經》3。
- 2、有業與報,而無作者

經中,以眼等六處的生滅,說明生死相續流轉中,有業與報 (報,新譯作「異熟」),而作者是沒有的。這是明確的「法有 我無」說。

3、無作業者與受報者,而唯有俗數法 沒有作業者,也沒有受報者(作者,受者,都是自我的別名),所 以不能說有捨前五陰,而續生後五陰的我。不能說有作者——我, 有的只是俗數法。4

<sup>3</sup> 參見趙宋施護譯 (佛說勝義空經) , (大正15,806c-807a) 。

<sup>4「</sup>除俗數法」,《雜阿含經》卷13 (335經):「有業報而無作者,此陰滅已, 異陰相續,除俗數法。」(大正2,92c12-26)

# 4、「俗數法」之意義

# (1) 《順正理論》

俗數法是什麼意義?《阿毘達磨順正理論》引經5說:

- ◎ 如世尊說:「有業有異熟,作者不可得,調能捨此蘊及能 續餘蘊,唯除法假。」(卷25,大正29,485a)
- ◎ 《勝義空經》說:「此中法假,謂無明緣行,廣說乃至生緣 老死。」(卷28,大正29,498b-c)

依玄奘所譯的《順正理論》,可知「俗數法」是「法假」的異譯。 法假即法施設(dharma-prajñapti)<sup>6</sup>,施設(prajñapti)可譯爲安 立或假名<sup>7</sup>。法施設——法假,就是無明緣行等十二支的起滅。

玄奘譯《俱舍論》卷9:「世尊亦言:有業,有異熟,作者不可得,謂能捨此蘊 及能續餘蘊,唯除法假。」(大正29,47c4-5)

真諦譯《阿毘達磨俱舍釋論》:「佛世尊亦說:有業,有果報,作者不可得。 由無故,故不可說:此我能捨此陰,受彼陰,若離法假名。」(大正 29,204b15-17)

《俱舍論》梵文本:「evaṃ tūktaṃ bhagavatā asti karmāsti vipākaḥ kārakas tu nopalabhyate ya imāṃś ca skandhānnikṣipati anyāṃś ca skandhān pratisaṃdadhāty anyatra dharmasaṃketāt /」(Abhidharmakośabhāṣya, ed. P. Pradhan, p.129)(世尊說:有業,有異熟,除了法之名言施設以外,能捨此蘊及能續餘蘊之作者不可得。)作者不可得,有的只是法之名言施設而已。

- <sup>5</sup> (俱舍論) (卷9,大正29,4764-5;卷20,大正29,105b;卷30,大正29,155b) 中亦引用到此經。
- 6 印順法師此處將「法假」(法施設、俗數法)之梵文解作dharma-prajñapti,但依梵本《俱舍論》所引契經,此「法假」梵文作dharma-saṃketa。(參見 Abhidharmakośabhāṣya, ed. P. Pradhan, p.129, p.299, p.468;山口益·舟橋一哉譯,《俱舍論原典解明—世間品—》,京都,法藏館,昭和30年11月1日第1刷;昭和62年5月10日第2刷,p.145。)

此中,saṃketa是世俗之約定俗成的意思,漢譯有「假名」、「假說」、「俗數」、「名字」、「安立」、「建立」、「施設」、「世流布語」、「隨俗假言說」等譯語。(參見荻原雲來《漢譯對照梵和大辭典》p.1381)《成實論》卷12譯作「諸法但假名字」(大正32,333a),似與「諸法只是隨俗假言說」意義相近。

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> prajfiapti漢譯爲「施設」或「假名」,《大品般若經》及《大智度論》中提到三

# (2) 《成實論》

鳩摩羅什所譯《成實論》,譯此經文爲:「諸法但假名字;假 名字者,所謂無明因緣諸行……。,8

# (3) (瑜伽論)

《瑜伽論》解說「法假」爲:「唯有諸法從眾緣生,能生諸 法。,9

# (4) 《佛說勝義空經》

《勝義空經》作:「別法合集,因緣所生。」10

所以經義是:唯有法假施設,緣起的生死相續,有業有異熟,而沒有 作業受報的我。

種假:法假(dharma-prajñapti)、受假(upādāya-prajñapti)、名假(nāmapraifiapti),詳見《空之探究》第四章第五節〈假名——受假〉,p.233-p.242。

#### 8 (成實論) 卷12云:

問曰:「經中不說:『有業有果報,但作者不可得』耶?」

答曰:「此因諸法說作者不可得,是說假名空。如經中說:『諸法但假名字; 假名字者,所謂無明因緣諸行,……乃至老死諸苦集滅。』以此語故知:『五 陰亦第一義故無。』」(大正32,333a16-21)

#### 9 (瑜伽師地論) 卷92云:

以無我故,果性諸行空無受者,因性業行空無作者,如是名為受者、作者二種 皆空。作者、受者無所有故,唯有諸行於前生滅,唯有諸行於後生生,於中都 無捨前生者取後生者,是故說言唯有諸法從眾緣生,能生諸法。又一切法都無 作用,無有少法能生少法,是故說言此有故彼有,此生故彼生。但唯於彼因果 法中,依世俗論假立作用,宣說此法能生被法。(大正30,826b26-c6)

#### 10 (佛說勝義空經)云:

諸苾芻!此中云何名勝義空?謂眼生時而無少法有所從來,又眼滅時亦無少法 離散可去。諸苾芻!其眼無實,離於實法。以要而言,有業有報,作者不可 得:此蘊既終,復他蘊攝,別法合集,因緣所生。耳鼻舌身意亦復如 是。……別法合集,此合集法無實可得,因緣所生。此緣生者,所謂無明緣 行,行緣識,誠緣名色,名色緣六處,六處緣觸,觸緣受,受緣愛,愛緣取, 取緣有,有緣生,生緣老死憂悲苦惱,如是即一大苦蘊生。此所生法無實可 得,生已即滅。由是,無明滅即行滅,行滅即識滅,識滅即名色滅,名色滅即 六處滅,六處滅即觸滅,觸滅即受滅,受滅即愛滅,愛滅即取滅,取滅即有 滅,有滅即生滅,生滅即老死疊悲苦惱滅,如是即一大苦蘊滅。如是等所說, 是為勝義空。(大正15,807a1-18)

# 5、結說(俗數法有,第一義空:二諦義之啓發)

(1) 緣起法假有,無我勝義空

緣起法是假有,我不可得是勝義空。《勝義空經》的俗數法 (法假)有,第一義空,雖不是明確的二諦說,而意義與二諦 說相合,所以《瑜伽論》就明白的說:「但唯於彼因果法中, 依世俗諦假立作用。」<sup>11</sup>

(2) 二諦與空假中義從《勝義空經》中得到啓發 法假施設是假(名),勝義空是空;假與空,都依緣起法說。<sup>12</sup> 依緣起說法,《雜阿含經》是稱之爲:「離此二邊,處於中道而說 法」<sup>13</sup>的。龍樹的《中論》說:「諸佛依二諦,為眾生說法」; 「眾緣所生法,我說即是空,亦為是假名,亦是中道義」<sup>14</sup>。 二諦與空假中義,都隱約的從這《勝義空經》中啓發出來。

#### 6、略標生滅義

《第一義空經》的前分,有關生滅的經義,留在下一節 <sup>15</sup>,與其他 有關的經文一同解說。

# 四、 〈大空[法]經〉之探討 (p.83-p.85)

# (一) 舉契經

《大空經》:如《雜阿含經》卷12〈297經〉(大正2,84c11-85a10)說:

如是我聞:一時,佛住拘留搜調牛聚落。爾時、世尊告諸比丘:「我當為汝等說法,初、中、後善,善義、善味,純一清淨,梵行

<sup>11 《</sup>瑜伽師地論》卷92 (大正30,826c)。

<sup>12</sup> 參見印順法師著《空之探究》p.123: 在〈雜阿含經》中,是緣起生死相續中,有業報而沒有作者(我的異名)。緣 起因果是俗數法——法假,無我是勝義。依諸行無我而說勝義空(性),是說 一切有部系所說。

<sup>13 (</sup>雜阿含經)卷12 (301經) (大正2,85c)。

<sup>14 (</sup>中論) 卷4 (觀四諦品第24) (大正30,32c,33b)。

<sup>15</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉第二章第三節〈無來無去之生滅如幻〉p.86。

清白,所謂大空法經。諦聽,善思,當為汝說。

云何為大空法經?所謂此有故彼有,此起故彼起,謂緣無明行,緣 行識,乃至純大苦聚集。緣生老死者,若有問言:彼誰老死?老死 屬誰?彼則答言:我即老死;今老死屬我,老死是我所。言命即是 身,或言命異身異,此則一義,而說有種種。若見言命即是身,彼 焚行者所無有;若復見言命異身異,焚行者所無有。於此二邊,心 所不隨,正向中道,賢聖出世如實、不顛倒、正見,謂緣生老死。 如是生、有、取、童、受、觸、六入慮、名色、識、行。緣無明故 有行,若復問言;誰是行?行屬誰?彼則答言:行則是我,行是我 所,彼如是命即是身;或言命異身異。彼見命即是身者,梵行者 (所)無有;或言命異身異者, 梵行者亦無有。離此二邊,正向中 道,賢聖出世如實、不顛倒、正見,所謂緣無明行。

諸比丘!若無明離欲而生明,彼誰老死,老死屬誰者,老死則斷、 則知,斷其根本,如截多羅樹頭,於未來世成不生法。若比丘無明 離欲而生明,彼誰生,生屬誰;乃至誰是行,行屬誰者,行則斷、 則知,斷其根本,如截多羅樹頭,於未來世成不生法。若比丘無明 離欲而生明,彼無明滅則行滅,乃至純大苦聚滅,是名大空法 經」。佛說此經已,諸比丘聞佛所說,歡喜奉行。

#### (二)釋經義

- 1、「我即老死」(命即是身)與「老死屬我」(命異身異) 《大空[法]經》所說,是否定「老死(等)是我」,「老死屬 我」的邪見,與「命即是身」,「命異身異」的二邊邪見相同, 而說十二緣起的中道正見。
  - (1) 命即是身——我即老死(以身爲我)
  - (2) 命異身異——老死屬我(以身爲我所)
    - ◎命(jīva):是一般信仰的生命自體,也就是我(ātman)的別名。
    - ◎身:是身體(內體),這裡引申爲生死流轉(十二支,也可約 五陰, 六處說) 的身心綜合體。
    - ◎假如說:我即老死(生、有等),那是以身爲自我──「命即 是身」了。

◎假如說:老死屬於我,那是以身爲不是我——「命異身異」 了。身是屬於我的,我所有的,所以命是我而身是我所。

這一則經文, 《相應部》「因緣相應」中, 也是有的, 但沒有 《大空[法]經》的名稱 <sup>16</sup>。

# 2、「大空」之意義

(1) 《瑜伽論》之解釋

有部所誦的〈雜阿含經〉,特地稱之爲〈大空[法]經〉,到底 意義何在?

#### (瑜伽論)解說爲:

「一切無我,無有差別,總名為空,謂補特伽羅無我及法無我。補特伽羅無我者,謂離一切緣生行外,別有實我不可得故。 法無我者,謂即一切緣生諸行,性非實我,是無常故。 如是二種略攝為一,彼處說此名為大空。」<sup>17</sup>

依〈瑜伽論〉說:補特伽羅無我與法無我,總名爲大空。 ◎補特伽羅無我,是「命異身異」的,身外的實我不可得。 ◎法無我是「命即是身」的,即身的實我不可得。 這二種無我,也可說是二種空,所以空總名爲大空。 所說的法無我,與「一切法空」說不同,只是法不是實我,還 是「法有我無」說。

(2)有說「大空」爲我法皆空 不過,有的就解說「大空」爲我法皆空了。<sup>18</sup>

漢譯《雜阿含經》說:「若有問言:彼誰老死?老死屬誰?彼則答言:我即老死;今老死屬我,老死是我所」;並與「命即是身」,「命異身異」相配合〔《雜阿含經》卷12 (大正2,84c)〕。依「空門」的見解,這是說法空的,如《大智度論》說:

「大空者,聲聞法中,法空為大空。如 (雜阿含) 〈大空經〉說:生因緣老

<sup>16 (</sup>相應部) (12) 「因緣相應」, (日譯南傳) 13, p.88-95; (漢譯南傳) 14, p.71-p.77。

<sup>17 (</sup>瑜伽師地論) 卷93 (大正30,833b15-20)。

<sup>18</sup> 參見印順法師著《空之探究》p.92-p.93:

死。若有人言:『是老死、是人老死』二俱邪見。是人老死, (人不可 得) ,則眾生空。是老死, (老死不可得),是法空」。(卷31,大正 25, 288a11-15)

<sup>「</sup>若說誰老死,當知是虛妄,是名生空。若說是老死,當知是虛妄,是名法 空。」(卷18,大正25,193a4-5)

生空——眾生空,法空,「空門」是成立二空的。經說「今老死屬我,老死是 我所」,是邪見虚妄的,因而說「是老死,是法空」。這是以無我為我空,無 我所是法空的。與《成實論》(卷12,大正32,333a)所說:「若遮某老死, 則破假名;遮此老死,則破五陰」(破五陰即法空)的意見相合。

# 第二章 部派——空義之開展

## 第三節 無來無去之生滅如幻 (p.86~p.92)

釋厚觀 (2004.10.13)

## 一、說一切有部之思想對「一切法空」大有影響(p.86)

說一切有部說「三世實有,法性恆有」,似乎與大乘法空義背道而 馳,其實,在說一切有思想的開展中,對「一切法空」是大有影響 的,真可說是「相破相成」。此再舉三經來說:

- (一)《勝義空經》(《第一義空經》): 《雜阿含經》卷13(335經)(大正2,92c12-26)。
- (二) 《撫掌喻經》: 《雜阿含經》卷11(273經)(大正2,72b20-73a1)。
- (三) 《幻網經》: 《順正理論》卷4引此經(大正29,350c8-11); 《成 唯識寶生論》卷4也引述此經(大正31,91b29-c9)。

以上三經爲說一切有部與經部共誦經典。

## 二、〈勝義空經〉(p.86)

〈勝義空經〉──〈第一義空經〉,說有業報而沒有作者,上文(《空之探究》p.81-p.83)已說過了。怎樣說明有業有報呢?

- (一) 眼等報體從緣生滅,來無所從,去無所至
  - 1、《雜阿含經》卷13(335經)說:

「眼(等),生時無有來處,滅時無有去處。如是眼(等)不實而生,生已盡滅,有業報而無作者。」<sup>1</sup>

<sup>1 (</sup>雜阿含經》卷13 (335經):「如是我聞:一時佛住拘留搜調牛聚落。爾時, 世尊告諸比丘:我今當為汝等說法,初·中·後善,善義、善味,純一滿淨, 梵行清白,所謂第一義空經。諦聽善思,當為汝說。云何為第一義空經?諸比丘!眼生時無有來處,滅時無有去處。如是眼不實而生,生已盡滅,有業報而無作者,此陰滅已,異陰相續,除俗數法。耳·鼻·舌·身·意亦如是說,除

眼等六處,是依前業所生起的報體,所以初生時,是「豬蘊顯現, 諸處獲得」;「得陰,得界,得入處,得命根,是名為生。」2 爲了說明依業招感報體,沒有作者,所以先說眼等報體的生滅 情形。

2、這一段經文,玄奘所譯《阿毘達磨順正理論》卷51說:

「如《勝義空契經》中說:眼根生位,無所從來;眼根滅時,無所 造集;本無今有,有已還去。……有業有異熟,作者不可得。」 (大正29,625c28-626b2)

眼等根是從緣而生滅的,生滅是「無所從來」,「無所造集」的, 這是什麽意義呢?

### A、釋三世有(p.87)

- (1)「未來有」:佛法中,在沒有生起以前,可能生起,有生起的 可能,那就與「沒有」不同,所以說「未來有」,「當有」。
- (2) 「過去有」:眼等是生而又刹那滅去的,雖已成爲過去,不可 能再生,但有生起後果的作用,不可能說「沒有」,所以說 「過去有」,「曾有」。
- (3)「現在有」:是當前的生滅。

## B、釋無所從來,去無所至(p.87)

(1)「眼根生位,無所從來」:如眼根是色法,是微細的色(物 質)。眼極微從因緣生,名爲從「未來」來「現在」。說眼根 未生起時,在未來中,但未來沒有空間性,不能說從未來的某 處來,所以說「無所從來」。

俗數法。俗數法者,謂此有故彼有,此起故彼起。如無明緣行,行緣識,廣說 乃至純大苦聚集起。又復此無故彼無,此滅故彼滅。無明滅故行滅,行滅故識 滅,如是廣說,乃至鈍大苦聚滅。比丘!是名第一義空法經。」〔大正 2 · 92c12-25)

<sup>2 《</sup>相應部》(12) 〈因緣相應〉(日譯南傳13,p.4;漢譯南傳14,p.3):「諸 比丘!何為生?於各種眾生之類,各種眾生之出生、出產、降生、誕生、諸蘊 之顯現,諸處之獲得,諸比丘!以此謂之生。」

<sup>《</sup>雜阿含繆》卷12(298繆):「云何為生?若彼彼眾生,彼彼身種類一生,超越 和合出生,得陰·得界·得入處·得命根是名為生。」(大正2,85b11-13)

(2)「眼根滅時,無所造集」:現在的眼極微,是依能造的地等四大極微等和集而住的。刹那間滅入過去,不能說沒有了;成爲過去的眼根,不再是四大等極微和集而住,所以說「滅時無所治集」。

無所造集,《瑜伽論》解說爲:「滅時,都無所往積集而住, 有已散滅」。<sup>3</sup>

眼根等「來無所從,去無所至」(往),所以說:「不實而生, 生已盡滅」。

3(1)《瑜伽師地論》卷92:「若說恆時一切諸行唯有因果,都無受者及與作者,當知是名勝義諦空。應知此空,復有七種:一、後際空,二、前際空,三、中際空,四、常空,五、我空,六、受者空,七、作者空。

當知此中,無有諸行於未來世實有行聚自性,安立諸行生時從彼而來。若有是事,彼不應生,於未來世諸行自性已實有故;又不應有無常可得,既有可得,是故當知諸行生時,無所從來,本無今有,是名後際空。

又無諸行於過去世有實行聚自性,安立已生、已滅諸行,往彼積集而住。若 有是事,不應施設諸行有滅,過去行聚自性,儼然常安住故。若無有滅,彼 無常性應不可知,既有可知,是故諸行於正滅時,都無所往積集而住。有已 散滅,不待餘因,自然滅壞,是名前際空。

又於剎那生滅行中,唯有諸行暫時可得,其中都無餘行可得,亦無別物,是名中際空。

當知亦是常空,我空。以無我故,果性諸行空無受者,因性業行空無作者,如是名為受者、作者二種皆空。作者、受者無所有故,唯有諸行於前生滅,唯有諸行於後生生,於中都無捨前生者取後生者,是故說言<u>唯有諸法從眾緣生,能生諸法</u>。又一切法都無作用,無有少法能生少法,是故說言<u>此有故彼有,此生故彼生</u>。但唯於彼因果法中,依世俗諦假立作用,宣說此法能生彼法。」(大正30,826b20-c6)

(2) 參見印順法師著〈性空學探源〉p.109-p.110:

《瑜伽師地論》所說的七種空……這是根據《第一義空經》(雜含335經)的空義而立名的。如經說「眼(等諸法)生時無有來處」,就安立為前際空。經說諸法「滅時無有去處」,就安立為後際空。經說「如是眼(等諸法)不實而生,生已盡滅」,現在是剎那不住的,就安立為中際空。經說「空諸行,常恆住不變易法空」,就安立為常空。經說「無我我所」,就安立為我空。經說「有業報而無作者」,只有惑業因緣所感受的如幻生死,沒有一個真實有自體的作者我或受者我,就安立為「受者空」、「作者空」。所以,空的名字雖有七個,總不出《第一義空經》,而都是约義立名的。

「盡滅」,玄奘譯爲「有已散滅」,或「有已還去」;散滅與還 去,都不是沒有。

這樣,從緣生滅的眼根,有三世可說,而實是來無所從,去無所至的。

### (二)三世實有,法性恆住

說一切有部說三世實有,說過去與未來是現在的「類」,是同於現 在的。但在未來與過去中,色法沒有極微的和集相,心法也沒有心 聚的了別用。卻說過去與未來的法性,與現在的沒有任何差異,所 以說「三世實有,法性恆住」。

說一切有部的法性實有,從現在有而推論到過去與未來;過去與未 來的實有,有形而上「有」的傾向。4 這才從現在的眼根生滅,而得 出「生時無所從來,滅時無所往至」的結論。

(三)「來無所從,去無所至」——以這樣的語句說明現有,不正與大乘 如幻、如化的三世觀,有某種共同嗎?5

5 大乘中觀家主張「三世緣起幻有」,與經量部或唯識家主張「現在有,過去未 來無」不同。中觀家雖也主張「三世」,但與說一切有部的「三世實有論」也 不相同。

印順法師於〈中觀今論〉p.122-p.123中提到佛教中各學派的時間觀:

- (一) [經量部等] 佛法中,現在實有者說:過去、未來是依現在而安立的。 他們是以當下的剎那現在為實有的,依現在的因果諸行,對古名今,對今 名古,對現在說過去未來。離了現在,即無所謂過去未來。這也有它的相 對意義:例如考古學家,因現在掘得出土之物,能考知其多少年代與及從 前如何如何,沒有此,過去即無從說起。故離了現在,就不能理解過去, 並無真實的過去。
- (二) [說一切有部] 三世實有論者——薩婆多部,把三世分得清清楚楚,過 去是存在的,不是現在未來;現在不是過去未來,未來也是存在的,不是 過去現在。
- (三) 「唯識家」 唯識家也是現在實有者,所以只知觀符現在而說過去未來, 而不知觀符過去未來而說現在。

<sup>4</sup> 參見印順法師著《說一切有部爲主的論書與論師之研究》p. 708: 剎那現在法,眼能見〔可以不見〕,耳能闡,時間可說長短,物質〔極微和 合)佔有空間,心臟能夠緣慮。而未來法與過去法,雖法體一如,與現在一 樣,名「現在類」。可是,眼不能見,耳不能聞,時間沒有長短,物質不佔空 間,心識不能緣慮。說一切有部的過去未來有,是近於形而上的存在。三世法 體一如,不能說是「常」,「常」是「不經世」——超時間的。但可以稱為 「恆」,「恆」是經於三世(可能有生有滅)而自體不失的。

## 三、〈撫掌喻經〉(p.88)

- (一)《撫掌喻經》,從「譬如兩手和合相對作聲」的譬喻得名。
- (二)以「來無所從,去無所至」,說明諸行的虛僞不實
  - 1、《雜阿含經》卷11 (273經)說:「比丘!譬如兩手和合,相對作聲。如是緣眼、色生眼識,三事和合觸,觸俱生受、想、思。此等諸法,非我、非常,是無常之我,非恆、非安隱、變易之我。所以者何?比丘!謂生、老、死、沒、受生之法。比丘!諸行如幻,如炎,剎那時頃盡朽,不實來、實去,是故比丘於空諸行,當知、當喜、當念:空諸行,常、恆、住、不變易法空,無我我所。譬如明目士夫,手執明燈,入於空室,彼空室觀察。如是比丘於一切空行,心觀察歡喜,於空法行常、恆、住、不變易法,空我我所。」(大正2,72c8-18)
  - 2、《順正理論》引此經說:「諸行如幻,如錄,暫時而住,速還謝滅。」<sup>6</sup>
  - 3、《瑜伽論》作了分別的解說:「又此諸行,以於諸趣種種自體生 起差別,不成實故,說如幻事。想、心、見倒迷亂性故,說如陽 錢。起盡法故,說有增減。剎那性故,名曰暫時。數數壞已,遠 疾有餘頻頻續故,說為速疾。現前相續,來無所從,往無所至, 是故說為本無今有,有已散滅。」<sup>7</sup>

(撫掌喻經)從刹那生滅,來無所從,去無所至,說明諸行的虛僞不 實,與《勝義空經》的見解,是完全一致的。

<sup>(</sup>四)[中觀家]《中論·觀去來品》說:「離已去未去,去時亦無去」。去時,即正去的現在,離了已去與未去,是不可得的,此即顯示中觀與唯識的不同。中觀者說:過未是觀待現在而有的;同時,現在是觀待過未而有的。……若沒有過去未來,也就沒有現在,所以時間不是現在實有而過未假有。離了現在,過去未來也就不可說,所以時間也不是三世實有的。

<sup>6 (</sup>阿毘蓬磨順正理論)卷14:「如《撫掌喻契經》中言:茲錫!諸行如幻如焰, 暫時而住,速還謝滅。豈不由斯已證對法所說諸行有暫住時。」(大正 29,411c23-25)

<sup>7 (</sup>瑜伽師地論)卷91(大正30,820c21-27);參見印順法師著《雜阿含經論會編(上)》,p.354-p.355。

### 四、《幻網經》(p.88-p.89)

《十誦律》所傳的「多識多知諸大經」中,有「摩那陽藍,晉言化 經」。8「摩那」應該是摩耶(māyā)的誤寫;「摩耶闍藍」(māyāiāla),譯爲「幻網」。「幻網」與「撫掌」,都是有部所誦的。《幻 網經》沒有漢譯。

- 1、《阿毘達磨順正理論》卷四引此經說:
  - 「佛告多聞諸聖弟子,汝等今者應如是學:諸有過去、未來、現 在眼所識色,此中都無常性、恆性,廣說乃至無顛倒性,出世聖 諦,皆是虛偽妄失之法,乃至廣說」。(大正29,350c8-11)
- 2、《成唯識寶生論》卷四也引述此經,「都無常性」以下,譯爲: 「無有常定、無妄、無異(的)實事可得,或如所有,或無倒 性,悉皆非有,唯除聖者出過世間,斯成真實。,9

這是說:一切世間法,都是虛偽妄失法,沒有常、恆、不異的實性可 得。《幻網經》也有如「見幻事」的譬喻 10,與《撫掌喻經》相同。

## 五、「諸行如幻」、「眼所識色等都無常性」之意義(p.89-p.90)

(一)以上三經(《勝義空經》、《撫掌喻經》、《幻網經》),是有部

又復於彼《幻網經》中,如佛為於色等瓊慮生分別者作如是說:即此眼識所知 之色,不見實有及以定住,但於妄情起邪分別,作決定解,而生言論:「唯斯 是實,餘義成非。」如是廣陳,乃至於法次第說云:「多聞聖弟子應如是學: 我觀過去、未來、現在眼識觀彼所有諸色,然於彼慮無有常定、無妄、無異實 事可得,或如所有,或無倒性,悉皆非有,唯除聖者出過世間,斯成真實。」 (大正31,91b29-c9)

#### 10 〈阿毘達磨順下理論〉 袋50:

又彼所言《幻網》中說:「緣非有見」,理亦不然。即彼經中說「緣有」故, 謂彼經說,見幻事者,雖所執無,非無幻相,若不許爾,幻相應無。幻相是 何?謂幻術果。如神通者所化作色,如是幻相,有實顯形,從幻衛生,能為見 境,所執實事是畢竟無,故彼經中說為非有。由諸幻事,有相無實,能惑亂 他,名能亂眼。(大正29,623b27-c4)

<sup>8 (</sup>十誦律) 卷24 (大正23,174b19)。

<sup>9</sup> 護法浩,義淨譯(成唯識會生論)卷4:

### 與經部所共誦的,而解說不同。

- 有部以爲:三世法性是實有的,爲了遺除常、恆、我我所等妄執, 所以說虛妄、如幻喻等。<sup>11</sup>
- 2、經部解說爲沒有實性,並引用爲「無緣也可以生識」的教證。12
- 3、經文的本義,也許近於有部,但不可能是有部那樣的實有。
- 11 (阿毘達磨順正理論)卷4:「愚夫長夜於色等境,妄執常等真實性相,是故如來教聖弟子,如實觀彼,離諸妄執。謂去來今,六識所識,如彼妄執常等都無,皆是虛偽妄失之法。此顯妄執所取境虛,不顧所緣皆非是實。故彼經後復作是言:有能如是如實觀者,於去來今眼所識色,諸邪勝解想、心、見、倒、貪身繁等,廣說乃至,彼皆永斷。是故於中愚夫妄見所執常等,佛聖弟子觀為虛偽妄失之法,非觀境體為虛偽等,是謂契經不違理義。」(大正29,351 b19-28)
- 12 (1) 《阿毘達磨順正理論》卷4:「此中上座作如是言:五識依緣,俱非實有,極微一一不成所依所緣事故,眾微和合,方成所依所緣事故。為成此義,謬引聖言:佛告多聞諸聖弟子,汝等今者應如是學:諸有過去、未來、現在眼所識色,此中都無常性、恒性,廣說乃至無顛倒性,出世聖諦,皆是虛偽妄失之法,乃至廣說。彼謂五識若緣實境,不應聖智觀彼所緣皆是虛偽妄失之法。由此所依亦非實有,准所緣境,不說而成。」(大正29,350c5-14)
  - (2) 參見印順法師著《說一切有部為主的論書與論師之研究》p.706-p.707: 說一切有部阿毘達磨論師,依佛所說的「二緣(根與境)生識」,認為:有心一定有境;境——所緣不但為識所了別的對象,而且有能生識的力用,名為所緣緣。所以,所緣一定是有的;「非有」是不能生識的。經部譬喻師以為:「有及非有,二種皆能為境生覺」。這是說:所認識的境,不一定是有體性的;「非有」也是可以成為認識的。這樣,二部就對立起來。據說一切有部說:境界,有實有的、假有的(假必依實);對於境的認識,有正確的、有錯誤的,也有猶豫而不能決定的。認識可以錯誤或猶豫,而不能說所緣是沒有實性的。如旋火成輪,看作火輪是錯誤的。這一錯誤認識,是依火炬而起;如沒有火炬為所緣,怎麼也不會看作火輪的。假有境,依於實有,也是這樣。所以,我們的認識畢竟都以客觀存在的為所緣;客觀存在的所緣,有力能引發我們的心識。譬喻師以為:實有的可以成為所緣,假有的也可以成為所緣,假有的就是無實(實無)。這裡面包含一項意義:我們的認識對象,或是假有的,或

是實有的。假有的不是實有,是虛妄。這是將認識的對象,隱然的分為不

(3) 另參見印順法師著《印度佛教思想史》p.234-p.235。

同的二類。

(二)從「生無所從來,去無所至,虛僞不實,如幻如燄」去觀察「實我」 不可得」

我(ātman),外道雖有妄執離蘊計我的,其實,「沙門、婆羅門計 有我,一切皆於此五受陰計有我」。13

如五陰----一法是常、是恆、是不變易,那一一法可說是我了。 但五陰等諸行,無常,無恆,是變易,所以實我是不可得的。

《中阿含經》〈想經〉說:「彼於一切有一切想,一切即是神(我 的舊譯),一切是神所,神是一切所。彼計一切即是神已,便不知 一切1 。14

如於一切法而有所想著,一切就是我我所。所以通達無我,要如實 知一切(行)是無常,變易,虛僞妄失法,不著於相(想)。如實 知諸行無常、無恆等,正是爲了顯示我不可得。然我所依、所有的 諸行,從生無所從來,去無所至,虛僞不實,如幻、如燄去觀察, 那末實我不可得,諸行也非實有的思想,很自然的發展起來。

<sup>13 《</sup>雜阿含經》卷3 (63經):「世尊告諸比丘:有五受陰,謂色受陰,受.想. 行·識受陰。比丘!若沙門·寧羅門計有我,一切皆於此五受陰計有我。何等 為五?諸沙門·婆羅門,於色見是我·異我·相在。如是受·想·行·誠,見 是我·異我·相在。如是愚癡無聞凡夫,計我·無明·分別。如是觀,不離我 所,不離我所者,入於諸根,入於諸根已,而生於觸。六觸入所觸,愚癡無聞 凡夫生苦樂,從是生此等及餘。」(大正2,16b14-22)

<sup>《</sup>相應部》(22) (蘊相應) (日譯南傳14·p.72;漢譯南傳15·p.67) (自洲 品〉:「一類之沙門、婆羅門,觀種種有我之觀見,彼等皆觀五取蘊,或觀其 随一。

<sup>14 (</sup>中阿含經) 卷26 〈想經〉(106經):「世尊告諸比丘:若有沙門、梵志,於 地有地想,地即是神,地是神所,神是地所,彼計地即是神已,便不知地。如 是水・火・風・神・天・生主・梵天・無煩・無熱,彼於淨有淨想,淨即是 神,淨是神所,神是淨所,彼計淨即是神已,便不知淨。無量空處,無量識 處・無所有處・非有想非無想處,一・別・若干・見・聞・識・知,得觀意所 念.意所思,從此世至彼世,從彼世至此世,彼於一切有一切想,一切即是 神,一切是神所,神是一切所。彼計一切即是神已,便不知一切。」(大正 1,596b12-22)

<sup>《</sup>中部》(一) 〈根本法門經》(日譯南傳9·p.2;漢譯南傳9·p.2) 〈根本 法門品〉。

## 六、有爲法虛僞不實之譬喻 (p.90-p.91)

有爲法是虚僞不實的,《雜阿含經》早已明確的說到了。

### (一) 色如聚沫等五陰之譬喻

如五陰譬喻:色如聚沫,受如水泡,想如野馬(陽燄的異譯),行如芭蕉,識如幻(事)。所譬喻的五陰,經上說:「諦觀思惟分別,無所有,無牢,無實,無有堅固;如病、如癰,如刺、如殺,無常、苦、空、非我」。<sup>15</sup>

《相應部》也說:「無所有,無實,無堅固」。16

五譬喻中:

聚沫喻,水泡喻,都表示無常,不堅固。

芭蕉喻,是外實而中虛的。

幻事喻,是見也見到,聽也聽到,卻沒有那樣的實事。17

<sup>15 《</sup>雜阿含經》卷10 (265經):「譬如恒河大水暴起,隨流聚沫,明目士夫諦觀分別。諦觀分別時,無所有,無牢、無實、無有堅固。所以者何?彼聚沫中無堅實故。如是諸所有色,若過去、若未來、若現在;若內、若外;若麤、若細;若好、若醜;若遠、若近。比丘!諦觀思惟分別,無所有、無牢、無實、無有堅固。如病、如癰、如刺、如殺;無常、苦、空、非我。所以者何?色無堅實故。……觀色如聚沫,受如水上泡;想如春時後,諸行如芭蕉;諸識法如幻,日種姓尊說。」(大正2,68c1-69a20)

<sup>16《</sup>相應部》(22)《蘊相應》(日譯南傳14·p.219-p.221;漢譯南傳15·p.199)〈第三華品〉:「譬如此恒河起大聚沫,具眼之士夫,見此觀之,則如理於觀察。彼見於此觀之,如理於觀察:無所有、無實、無堅固。諸比丘!如何於聚沫有堅實耶?」

<sup>17 《</sup>大智度論》卷6:「諸法相雖空,亦有分別可見、不可見。譬如幻化象、馬及種種諸物,雖知無實,然色可見、聲可聞,與六情相對,不相錯亂。諸法亦如是,雖空而可見、可聞,不相錯亂。……佛言:諸法相雖空,凡夫無聞無智故,而於中生種種煩惱,煩惱因緣作身口意業,業因緣作後身,身因緣受苦受樂。是中無有實作煩惱,亦無身口意業,亦無有受苦樂者。譬如幻師幻作種種事。……佛言:汝頗見頗聞幻所作效樂不?答言:我亦聞亦見。佛問德女:若幻空,欺誑無實,云何從幻能作伎樂?德女白佛言:世尊!是幻相顧,雖無根本而可聞見。佛言:無明亦如是,雖不內有,不內外有;不先世至今世,今世至後世;亦無實性,無有生者、滅者,而無明因緣諸行生,乃至眾苦陰集。如幻息,幻所作亦息;無明亦爾,無明盡,行亦盡,乃至眾苦集皆盡。

野馬喻,如《大智度論》說:「炎,以日光風動塵故,曠野中見如野 馬;無智人初見謂之為水」。18 野馬,是迅速流動的氣。這 一譬喻的實際,是春天暖了,日光風動下的水汽上升,遠 遠的望去,只見波浪掀騰。渴鹿會奔過去喝水的,所以或 譯爲「鹿愛」。遠望所見的波光盪漾,與日光有關,所以 譯爲炎,燄,陽燄。遠望所見的大水,過去卻什麼也沒有 見到。陽燄所表示的無所有、無實,很可能會被解說爲虛 妄無實——空的。

### (二)琴音譬喻

還有琴音的譬喻,如《雜阿含經》卷34,1169經(大正2,312c6-16) 說:

有王聞未曾有好彈琴聲,極生愛樂。……王語大臣:我不用 琴,取其先聞可愛樂聲來!大臣答言:如此之琴,有眾多種 具,謂有柄,有槽,有麗,有絃,有皮,巧方便人彈之,得眾 具因緣乃成音聲。……前所聞聲,久已過去,轉亦盡滅,不可 持來。爾時,大王作是念言:咄!何用此處偽物為!19

復次,是幻嬖喻示眾生,一切有為法空不堅固;如説:一切諸行如幻,欺誑小 兒,屬因緣、不自在、不久住。是故說諸菩薩知諸法如幻。」(大正 25 · 101c18-102b1 )

- 18 (大智度論) 祭6:「如炎者,炎以日光風動塵故,曠野中見如野馬,無智人初 見謂之為水。男相女相亦如是,結使煩惱日光熱諸行塵,邪憶念風,生死曠野 中轉,無智慧者謂為一相,為男、為女,是名如炎。復次,若遠見炎,想為 水,近則無水想。無智人亦如是,若遠聖法不知無我,不知諸法空,於陰界入 性空法中,生人相男相女相;近聖法,則知諸法實相,是時處誑種種妄想盡 除。以是故,說諸菩薩知諸法如炎。」(大正25,102b1-11)
- 19 (相應部) (35) (六處相應) (日譯南傳15, p.306-p.307;漢譯南傳 16 · p.252-p.253) :

國王或王大臣,有未曾聞琵琶之音者,彼聞琵琶之音,而作如是曰:「友! 此何音耶?如是斯之靈、美,足以令人心狂而惑。」……王曰:「此琵琶於 余為無用,唯將音帶來與余。」彼等言於王曰:「貴人!此所謂琵琶者,有 種種之成素,有大成素,由種種之成素而發音。 日:「緣於胸、緣於皮、 緣於掉、緣於首、緣於絃、緣於弓,又須人之適宜努力。貴人!如是琵琶有 種種之成素,有大之成素,由種種成素而發音。 | 彼王遂以此琵琶,碎為十分或百分,以此 琴是虛僞的,琴音是從眾緣生,刹那滅去的。依此譬喻,可見一切爲 有爲法,都是虛僞不實的。「虛妄劫奪法者,謂一切有為」。<sup>20</sup>

有爲是虛妄的,虛僞的,由於刹那生滅的探求,得出「生時無所從來,滅時往無所去」——不來不去的生滅說。這無疑爲引發「一切法空說」的有力因素。

十分或百分碎為一片片,一片片則以火燃燒,以火燒成灰,成灰或被大風吹去,或被河川之急流漂去。如是彼言:「凡稱琵琶者,大眾為此長時放逸流溺、此琵琶為虛偽也。」

如偈曰:「婆伽婆說彼,虚妄劫奪法。」

釋曰:云何知彼諸行等法是虛妄耶?彼諸行等自體無故,誑凡夫故,邪智分別,謂為可得,故是虛妄。又能為彼第一義諦境界念等妄失因,故是虚妄法。「婆伽婆說」者,謂於諸經中,告諸比丘作如是說:「彼虛妄劫奪法」者,謂一切有為法。最上實者,謂涅槃真法。如是諸行,是劫奪法,是滅壞法。聲聞法中作如是說,大乘經中亦作是說:諸有為法皆是虛妄,諸無為法皆非虛妄。此二阿含皆明諸行是虛妄法,此義得成。(大正30,90a23-b3)

(2) 《中論》卷2譯作「虛誑妄取」(大正30,17b)。《中論》卷2《觀行品第 13〉:「如佛經所說,虛誑妄取相,諸行妄取故,是名為虛誑。佛經中 說:虛誑者,即是妄取相;第一實者,所謂涅槃非妄取相。以是經說故: 當知有諸行,虛誑妄取相。」(大正30,17a27-b2)

<sup>20 (1)</sup> 分別明菩薩釋論,波羅頗蜜多羅譯《般若燈論釋》卷8:

# 第二章 部派——空義之開展

# 第四節 聲聞學派之我法二空說 (p.92~p.103)

釋厚觀 (2004.10.20)

## 一、前言(p.92)

聲聞部派中,有說一切法空的。由於文獻不充分,不明瞭究竟是那些 部派,但說法空的部派,確實是存在的。如龍樹《大智度論》,說到 三種法門;「一者、蜫勒門,二者、阿毘曇門,三者、空門」1。

三種法門中的「空門」,有的屬於聲聞,引聲聞三經來說明。

又於說「一切法空」時,引六(或七)經,明「三藏中處處說法空」2。

《大智度論》又說:「若不得般若波羅蜜法入阿毘曇門,則墮有中; 若入空門則墮無中;若入蜫勒門則墮有無中,3。

答曰:蜫勒有三百二十萬言,佛在世時大迦栴延之所造。佛滅度後人壽韓滅, 憶識力少不能廣誦,諸得道人撰為三十八萬四千言,若人入蜫勒門論議則無 窒。.....

云何名阿毘曇門?或佛自說諸法義,或佛自說諸法名,諸弟子種種集述解其

空門者,生空、法空。……如是等處處聲聞經中說諸法空。」(大正 25 · 192a28-193c1)

參見印順法師著《印度佛教思想史》p.137-p.138。

- 2 《大智度論》卷31 (大正25,295b22-c5);詳見印順法師著《空之探究》p.98p.101 °
- 3(1)《大智度論》卷18:「若人入此三門則知佛法義不相違背,能知是事即是 般若波羅蜜力,於一切法無所罣礙。若不得般若波羅蜜法,入阿毘曇門則 暨有中,若入空門則暨無中,若入蜫勒門則墮有無中。」(大正 25 · 194a24-b1)
  - (2) 參見印順法師著《印度佛教思想史》p.138: 阿毘曇分別法的自相、共相,因而引起一一法實有自性的執見,所以隨在 「有」中。

<sup>1 (</sup>大智磨論) 袋18:「智者入三種法門,觀一切佛語皆是實法不相違背。何等是 三門?一者蜫勒門,二者阿毘曇門,三者空門。

問曰:云何名蜫勒?云何名阿毘曇?云何名空門?

這可見,廣引聲聞經而說一切法空的,不是龍樹自己,而是聲聞的部派。

以下,依〈大智度論〉所引的經說,可以了解「空門」是怎樣解說法空的。

### 說法空的聲聞經典:

#### (一) 聲聞三經

- 1、《大空[法]經》:《大智度論》卷18(大正25,192c26-193a3)所引《佛 說大空經》;《雜阿含經》卷12(297經)(大正2,84c11-85a10)。
- 2、《梵網經》:《大智度論》卷18(大正25,193a6-9)所引《梵網經》;《長阿含經》卷14(21經)《梵動經》(大正1,88b12-94a13)
- 3、《義品》:《大智度論》卷18(大正25,193b19-c1)所引偈《義品偈》;《經集》《義品》〈波須羅經〉(824-834偈)(日譯兩傳24,p.320-p.324);《佛說義足經》卷上〈勇辭梵志經第八〉(大正4,179c4-180a12)。
- (二) 《大智度論》卷31所引七經(大正25,295b22-c5)
  - 1、《先尼梵志經》: 《雜阿含經》卷5(105經)(大正2,31c15-32c1)。
- 2、《義品》(強論梵志):《經集》(義品》(波須羅經)(824-834偈)(日譯南傳24, p.320-p.324);《佛說義足經》卷上(《勇辭梵志經》第八)(大正4,179c4-180a12)。
- 3、《大空[法]經》:《雜阿含經》卷12(297經)(大正2,84c11-85a10)。

空門說法空,如方廣道人那樣,就是墮在空「無」中。

蜫勒是大迦旃延所造的論,依真諦的《部執異論疏》說:大眾部分出的分別說(玄奘譯作「說假」)部,是大迦旃延弟子:「此是佛假名說,此是佛真實說;此是真諦,此是俗諦」。分別的說實說假,說真說俗,很可能 墮入「有無」中的。

這種種論議,都淵源於佛(《阿含》)說,只是偏執而以對方為「乖錯」。如得般若波羅蜜,也就是通達緣起即空即假名的中道,那可說部派 異義,都有其相對的真實性,於一切法門無所礙了!

- 4、《羅陀經》: 《雜阿含經》卷6(122經)(大正2,40a4-18)。
- 5、《栰喻經》: 《中阿含經》卷54(200經) 《阿梨吒經》(大正 1,764b18-c14) •
- 6、《波羅延經》<sup>4</sup>:《經集》《彼岸道品》(日譯南傳24, p.370p.436) •
- 7、《聚利經》: 《經集》的《義品》(第一八偈經)(796-803偈) (日譯南傳24, p.310-p.312)。

## 二、 **《**大空[法]經**》**(p.92)

### (一)舉經文

漢譯《雜阿含經》卷12(297經)說:「若有問言:彼誰老死?老死 屬誰?彼則答言:我即老死;今老死屬我,老死是我所,5;並與 「命即是身」,「命異身異」相配合。

## (二)《大智度論》之解釋

依「空門」的見解,這是說法空的,如《大智度論》說:

<sup>4 《</sup>大智度論》 祭 4 亦引用了《波羅延繆》:「菩薩得無生法忍故,一切名字生死 相斷,出三界不墮眾生數中。何以故?聲聞人得阿羅漢道,滅度已尚不墮眾生 数中,何況菩薩?如《波羅延經》〈優波尸難中偈〉說:『已滅無處更出不? 若已永滅不出不?既入涅槃常住不?唯願大智說其實!』佛答:『滅者即是不 可量,破壞因緣及名相,一切言語道已過,一時都盡如火滅。』如阿羅漢一切 名字尚斷,何況菩薩能破一切諸法,知實相、得法身而不斷耶?」(大正 25,85b4-11) 此偈頌與〈經集〉〈彼岸道品〉第1075-1076頌相似(日譯南傳 24 · p.406-p.407 ) •

<sup>5《</sup>雞阿含經》卷12(297經):「緣生老死者,若有問言:彼誰老死?老死屬 誰?彼則答言:我即老死,今老死屬我,老死是我所,言命即是身。或言:命 異、身異。此則一義,而說有種種。若見言命即是身,彼梵行者所無有;若復 見言命異身異,梵行者所無有。於此二邊,心所不隨,正向中道,賢聖出世如 實、不顛倒、正見,謂緣生老死。如是生、有、取、愛、受、觸、六入處、名 色、識、行, 緣無明故有行。」(大正 2, 84c16-25)

「聲聞法中,法空為大空。如《雜阿含》〈大空[法]經〉<sup>6</sup> 說生因緣 老死,若有人言是老死、是人老死,二俱邪見。<u>是人老死,(人不</u>可得),則眾生空。是老死,(老死不可得),是法空。」(卷 18,大正25,288a)

「若說誰老死,當知是虛妄,是名生空。若說是老死,當知是虛妄,是名法空。」(卷18,大正25,193a)

經說「今老死屬我,老死是我所」,是邪見虛妄的,因而說「是老死,是法空」。這是<u>以無我爲我空,無我所是法空的</u>。與《成實論》所說:「若遮某老死,則破假名;遮此老死,則破五陰。」<sup>7</sup>(破五陰即法空)的意見相合。

### 三、 《梵網經》 (p.93)

## (一) 引經文 (p.93)

如《大智度論》卷18 (大正25,193a6-10)說:

「《梵網經》中六十二見。若有人言:神常、世間亦常,是為邪見。若言神無常、世間無常,是亦邪見。神及世間常亦無常,神及世間非常亦非非常,皆是邪見。以是故知諸法皆空是為實。」

## (二)略釋經義 (p.93-p.97)

1、《梵網經》是《長阿含經》的一經。8經說六十二見,是綜舉印度

<sup>6 (</sup>雜阿含經》卷12 (297經):「諸比丘!若無明離欲而生明,彼誰老死?老死屬誰者?老死則斷,則知斷其根本,如截多羅樹頭,於未來世成不生法。若比丘無明離欲而生明,彼誰生?生屬誰?乃至誰是行?行屬誰者?行則斷,則知斷其根本,如截多羅樹頭,於未來世成不生法。若比丘無明離欲而生明,彼無明滅則行滅,乃至純大苦聚滅,是名大空法經。」(大正2,85a1-9)

<sup>7(</sup>成實論)卷12:「又《大空經》中說:若人言此老死,某老死。若人說身即是神,若說身異神異。此言異而義同,若有此見,非我弟子,非梵行者。若遞某老死,則破假名,遮此老死,則破五陰。又說生緣老死名為中道。當知第一義故,說無老死;世諦故,說生緣老死。」(大正32,333a21-27)

<sup>8 (</sup>長阿含經》(21)《梵動經》(大正1,88b12-94a13)。《長部》(1)《梵網經》(日譯兩傳6,p.15-p.68)。

當時外道們的異見,內容爲過去十八見,未來四十四見。9 《論》文所引神及世間常、無常等,是六十二見的前四見。常、無 常等四見,在《雜阿含經》中,是十四不可記 10 的前四見。

2、本來只是世間常、無常等,而《梵網經》作神及世間常、無常等。 神,是我(ātman)的古譯。

世間(loka),《雜阿含經》約六根、六境、六識、六觸、六受 說11,是眾生的身心活動。

<sup>9《</sup>長阿含經》(21)《梵動經》:「諸有沙門、婆羅門於本劫本見、末劫末見, 種種無數,隨意所說,盡入六十二見中。……諸沙門、婆羅門於本劫本見,種 種無數,各隨意說,盡入十八見中。……諸有沙門、婆羅門於末劫末見,無數 種種,隨意所說,彼盡入四十四見中。……」(大正1,89c23-93c11)

過去世十八見: (1)世間常存論:四種。(2)世間半常半無常論:四種。 (3)世間有邊無邊論:四種。(4)異問異答論(詭辯論):四種。(5)無 因而有論:二種。

未來世四十四見: (1)世間有想論:十六種。(2)世間無想論:八種。

<sup>(3)</sup>世間非有想非無想論:八種。(4)眾生斷滅無餘論:七種。(5)現在生 中涅槃論:五種。

<sup>10(1)《</sup>雜阿含經》34卷(962經):「佛告婆蹉種出家:『若作是見:世間 常,此則真實,餘則虛妄者,此是倒見,此是觀察見,此是動搖見,此是 垢污見,此是結見,是苦、是閩、是惱、是熱,見結所繫。愚癡無聞凡 夫,於未來世,生老病死、憂悲惱苦生。婆蹉種出家!若作是見:世間無 常,常無常,非常非無常;有邊,無邊,邊無邊,非有邊非無邊,是命是 身,命異身異;如來有後死,無後死,有無後死,非有非無後死,此是倒 見,乃至憂悲惱苦生。』」(大正2,245c10-19)

<sup>(2) 《</sup>相應部》(33) (婆蹉種相應) (日譯南傳14, p.418-p.419) 作十見: 婆磋種出家者白世尊言:「尊瞿曇!依何因?依何緣?於世間生如是種種 成見耶?謂:世間為常、世間為無常、世間為有邊、世間為無邊,命即是 身,命與身異,如來死後有,如來死後無,如來死後亦有亦無,如來死後 非有非無。」

<sup>[</sup>世尊言:]「婆磋!於色無知故,於色集無知故,於色滅無知故、於順色 滅道無知故,於世間有生如是種種之成見。謂:世間為常……乃至……如 來死後非有非無。婆磋!依此因、依此緣,於世間有生如是種種之成見。 謂:世間為常……乃至……如來死後非有非無。」

<sup>11 (1) 《</sup>雜阿含經》祭9(231經):「傷告三彌離提:危脆敗壞,是名世間。云 何危脆敗壞?三彌離提!眼是危脆敗壞法,若色.眼識.眼觸.眼觸因緣

〈長阿含經〉分別爲神我與世間,那是我與法對舉,也可說以眾生 自體與山河大地相對論,也就是一般所說的聚生(世間)與(器) 世間了。

3、《大智度論》解說「神我及世間常、無常等是邪見,諸法皆空是真 實」(p.94)

《大智度論》依「空門」,以神我及世間常、無常等邪見,解說爲 「諸法皆空,是為(如)實」。依經文,並沒有法空說的明文,這 經過怎樣的理解而論定是空呢?

神我是不可得的,所以說我是常是無常等,都是邪見。但「佛處處 說有為法,無常、苦、空、無我,令人得道,云何(《梵網經》)言 (世間)無常墮邪見?」

在佛的不同教說中,似乎存有矛盾!《大智度論》引經而加以解 說,如卷18說:

佛告摩訶男: ……若(人)身壞死時,善心意識,長夜以信、 戒、聞、施、慧熏心故,必得利益,上生天上。12(以上引經, 以下解說)

生受。內覺若苦·若樂·不苦不樂,彼一切亦是危脆敗壞。耳·鼻·舌· 身·意亦復如是。是說危脆敗壞法,名為世間。」(大正2,56b14-19)

大名長者問佛:「我平時念佛,不失正念。可是,有時在十字街頭,人又 多,象馬又多,連念佛的正念也忘了。我想,那時候如不幸而身死,不知 道會不會墮落?」

儒告訴他說:「不會墮落的。你平時念佛,養成向佛的善習,即使失去正 念而死,還是會上升的。因為業力強大,不一定與心相應的。如大樹傾向 東南而長大的,一旦鋸斷了,自然會向東南倒的。」所以止惡行善,能造 作重大的善業,當然很好;最要賢的,還是平時修行,養成善業的習性, 臨終自然會因業力而向上。

<sup>(2) 《</sup>相應部》(35) 〈六處相應〉(日譯南傳15, p.64; p.86-p.87)。

<sup>12(1)《</sup>雜阿含經》帶33(930經):「佛告摩訶男:汝亦如是,若命終時,不 生惡趣,終亦無惡。所以者何?汝巳長夜修習念佛·念法·念僧,若命終 時,此身若火燒,若棄塚間,風飄日曝,久成塵末,而心意識久遠長夜正 信所熏,戒·施·聞·慧所熏,神識上昇,向安樂處,未來生天。」(大 TF2 , 237c2-7)

<sup>(2)</sup>參見印順法師著《成佛之道》p.73:

若一切法念念生滅無常,佛云何言諸功德熏心故必得上生?以是故 知非無常性。

問曰:「若無常不實,佛何以說無常?」

[答曰:]「佛隨眾生所應而說法:破常顛倒,故說無常。以人不 知不信後世故,說心去後世,上生天上;罪福業因緣,百千萬劫 不失。是對治悉檀,非第一義悉檀,諸法實相非常非無常。

佛亦處處說諸法空,諸法空中亦無無常。以是故說世間無常是邪 見,是故名為法空」。(大正25,193a23-b7)

4、佛指出無常的事實,令眾生起厭離心而向於解脫(p.95)

佛說無常,使人得道,這是原始佛教的事實。「諸行無常」的無 常,原語爲 anitya;無常性是 anityatā。佛不但說無常,也說無 恆、變易、不安隱等。《瑜伽論》依經說:

於諸行中,修無常想行有五種,謂由無常性,無恆性,非久住 性,不可保性,變壞法性。13

佛說無常等,不是論究義理,而是指明事實。如四非常偈說:「積 聚(財富)皆銷散,崇高(名位、權勢)必墮落,(親友)合會要 當離,有生無不死」14。這是要人對這現實世間(天國也在內), 不可迷戀於不徹底的,終究要消失的福樂,起厭離心而向於解脫。

5、如實知見「色身」與「心意識」是無常(p.95)

然而,一切凡夫,都是寄望於永恆而戀著這世間的,所以《雜阿含 經》卷12(290經)(大正2,81c5-17)說:

愚癡無聞凡夫,於四大身,厭患、離欲、背捨而非識。所以者

<sup>13 (</sup>瑜伽節地論) 卷86:「於諸行中,修無常想行有五種:謂由無常性,無恆 性,非久住性,不可保性,變壞法性故。此中剎那剎那壞故無常;自體繁屬 有限住壽故無恆;外事劫後決定無住故非久住;壽量未滿,容被緣壞非時而 死故不可保;乃至爾所時住,於其中間不定安樂故變壞法。」(大正 30,778623-29)

<sup>14 (</sup>根本說一切有部毘奈耶雜事) 卷20:「如有頌言: 積聚皆鎮散,崇高必覽 落,合會皆別離,生者咸歸死。」(大正24,299c1-3) 另參考印順法師著〈成佛之道〉p.4-p.8。

何?見四大身有增、有減,有取、有捨,而於心、意、識,愚癡 無聞凡夫,不能生厭,離欲,解脫。所以者何?彼長夜於此保惜 繁我,若得、若取,言是我,我所,相在,是故愚癡無聞凡夫, 不能於彼生厭,離欲,背拎。

愚癡無聞凡夫,寧於四大身繁我我所,不可於識繁我我所。所以 者何?四大色身,我見十年住,二十、三十乃至百年;若善消 息,或復小過。彼心意識,日夜時刻須臾轉變,異生異滅15。猶 如獼猴遊林樹間,須臾處處攀捉枝條,放一取一。彼心.意.識 亦復如是,異生異滅。

愚癡無聞的一般人,對於四大色身——內體,有的還能生厭離心, 而對於心識,卻不能厭離,固執的執我我所。

依佛的意思,對於四大色身,執我我所而不能厭離,多少還可以原 諒。因爲我們的色身,有的活了十年,二十年,有的能活到一百 歲。如將護調養得好,有的還少少超過了一百歲。有這樣的長期安 定,所以不免迷戀而執著。

我們的心意識,是時刻不停的在變異,前滅的不同於後起的,所 以說異生異滅。這樣的刹那生滅變異,而眾生卻固執的執爲我我 所,如一般所說的靈魂,玄學與神學家,稱之爲真心、真我。這 都以爲在無常變化中,有生命的主體不變,從前生到今生,從今 生到後世。

佛針對世俗的妄執,對生死流轉中的一切,宣說「諸行無常」。無 常,是要人不迷戀於短暫的福樂,而向於究竟的解脫;這是被稱爲 「如實知」與「正見」的。

## 6、諸行無常是正見,世間無常是邪見(p.96)

說到世間(常與)無常是邪見,無常的原語是aśāśvata,雖同樣的 譯爲無常,但與諸行無常不同。邪見的世間無常,是以爲:有情世 間是一死了事,沒有生死流轉,是斷滅論者,順世的唯物論者的見 解。在佛陀時代的印度,順世派是少數。

<sup>15</sup> 參照《相應部》(12)〈因緣相應〉(日譯南傳13, p.136-p.138)。

諸行無常是正見,世間無常是邪見,在原始佛教裡,應該是沒有矛 盾的。

正見的諸行無常,邪見的世間無常,是沒有矛盾的。但在佛法法義 的論究中,兩種無常有點相同,那爲什麼一正一邪呢?

- (1)世間無常,是前滅而以後沒有了,犯了中斷(uccheda)的 過失。
- (2) 諸行無常,是有爲生滅的。

如經上所說,心是時刻不住的生滅,前前與後後不同。論究 起來,即使是最短的時間——刹那,也是有生滅的,這就是 「念念生滅無常」。

四大色身,不是十年、二十年……百年沒有變異的,也是年 異、月異、日異,即使一刹那間,也是生滅無常的。

這樣的刹那生滅,前刹那沒有滅,後刹那是不能生起的。如 前刹那已滅,已經滅了,也就不能生起後刹那。如所作的善 惡業,也是刹那滅的,業滅而成爲過去,又怎能招感未來, 也許是百千萬億劫以後的善惡報呢?

因果相續的諸行無常,由於「刹那生滅」,前滅後生的難以 成立,就與世間無常的中斷一樣,那爲什麼一正一邪呢?

- 7、諸行刹那牛滅,如何成立因果前後相續(p.97)
  - (1) 〔說一切有部〕爲了刹那生滅而又要成立前後相續,說一切 有部依三世有 16 說, 法性恆有, 滅入過去而還是存在 (有)的,所以能前後相續而起。
  - (2) 〔經部〕 經部依現在有說,滅入過去,是成爲熏習而保存於 現在,所以能前後續生。 但部派的意見不一,不是大家所能完全同意的。
  - (3) 「說法空的部派」說法空的部派,以爲「佛處處說無常,處處 說不滅」17(不滅就是常),「佛隨眾生所應而說法」。

<sup>16</sup> 參見印順法師著《中觀今論》p.105。

<sup>17</sup> 參見印順法師著 (中觀今論) p.172-p.180。

說諸行無常,爲了破常顛倒,一切法「非實性無常」,不能 說是滅而就沒有了。

說「心去後世,上生夭上」<sup>18</sup>等,爲了破斷滅見,並非說心 是前後一如的。這都是隨順世俗的方便,如論究到諸法實相 (實相是「實性」的異譯),是非常非無常的。空性也是非 常非無常的,是超越常無常等一切戲論執見的,所以佛說十 四事不可記(不能肯定的說是什麼,所以佛不予答覆 <sup>19</sup>), 六十二見是邪見,正表示了一切法空的正見。

### 四、〈義品〉(p.97-p.98)

## (一)引傷頌(p.97)

如《大智度論》卷18(大正25,193b19-c1)說:

佛說《義品》偈:

各各謂究竟,而各自愛著,各自是非彼,是皆非究竟。 是人入論眾,辯明義理時,各各相是非,勝負懷憂喜。 勝者墮憍坑,負者墮憂獄,是故有智者,不隨此二法。 論力汝當知!我諸弟子法,無虚亦無實,汝欲何所求! 汝欲壞我論,終已無此處;一切智難勝,適足自毀壞。 如是等處處聲聞經中說諸法空。

另參見 〈大智度論〉卷2 (大正25,74c15-75a19)。

<sup>18 (</sup>大智度論) 卷18:「佛隨眾生所應而說法:破常顛倒,故說無常。<u>以人不知不信後世故,說心去後世,上生天上</u>;罪福業因緣,百千萬劫不失。是對治悉檀,非第一義悉檀,諸法實相非常非無常。佛亦處處說諸法空,諸法空中亦無無常。以是故說世間無常是邪見,是故名為法空。」(大正25,193b1-7)

<sup>19</sup> 印順法師著 (中觀今論) p.141-p.142:

外道問佛:「我與世間常,我與世間無常,我與世間亦常亦無常,我與世間非常非無常」等——有邊無邊、去與不去、一與異等十四不可記事,佛皆默然不答。不但外道所問的神我,根本沒有而無從答起;外道兼問法,如所云「世間」,佛何以不答?佛的默然無言,實有甚深的意義!有人謂佛是實際的宗教家,不尚空談,所以不答。此說固也是有所見的,但佛不答的根本意趣,實因問者異見、異執、異信、異解,自起的分別妄執熏心,不達線起的我法如幻,所以無從答起,也無用答覆。答覆它,不能信受,或者還要多與誹謗。佛陀應機說法,緣起性空的意義甚深,問者自性見深,答之不能令其領悟,不答則反可使其自省而自見所執的不當。佛陀默然不應,即於無言中顯出緣起空寂的甚深義趣。

(二) 〈義品〉的異譯本(p.98)

《義品》一六經,巴利藏編入《小部》的《經集》20,與《義品》 相當的,有吳支謙所譯的《佛說義足經》,二卷,一六品21。法藏 部稱此爲「十六句義 22」或「句義經」23。句是pada的義譯,有足 跡的意義,所以譯爲《義足經》的,可能是法藏部的誦本。

(三) 《大智度論》、《瑜伽師地論》等引用《義品》明法性離言空寂 (p.98)

(大智度論) 一再引用《義品》:

- 1、如上引五偈明法空。(《大智度論》卷18,大正25,193b19-c1)
- 2、又明第一義悉檀,引《眾義經》24三偈。
- 3、明無諍法,引《阿他婆耆經》25(《阿他婆耆》是《義品》的 音譯)三偈。
- 4、引《利聚經》(利眾即眾利,利是義利的利),明不取著一切 法——法空 26。

如説《阿他寧者經》,摩犍提難偈言:「決定諸法中,橫生種種想,悉捨內外 故,云何當得道?」佛答言:「非見聞知覺,亦非持戒得,非不見聞等,非不 持戒得,如是論悉捨,亦捨我我所,不取諸法相,如是可得道。 摩犍提問 曰:「若不見聞等,亦非持戒得,非不見聞等,非不持戒得,如我心觀察,持 啞法得道。」佛答言:「汝依邪見門,我知汝癡道,汝不見妄想,爾時自當 啞。」復次,我法真實,餘法妄語,我法第一,餘法不實,是為闢諍本,今如 是義,示人無諍法。(大正25,63c12-64a11)

26 《大智度論》 祭31:「《波羅延經》《利眾經》中說:智者於一切法不受不 著,若受著法則生戲論,若無所依止則無所論。諸得道聖人於諸法無取無捨,

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>《經集》〈義品〉(日譯南傳24,p.295-p.370)。

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> 吳支謙譯《佛說義足經》(大正4,174b8-189c24)。

<sup>22 (</sup>四分律) 帶39:「爾時世尊作是念:善哉比丘!十六句義,不增不減不壞經 法,音聲清好,章句次第了了可解。」(大正22,845c23-25)

<sup>23 (</sup>四分律)卷54:「《優婆提舍經》、《句義經》、《法句經》、《波羅延 經》、《雜難經》、《聖偈經》,如是集為雜藏。」(大正22,968b24-26)

<sup>24 (</sup>大智度論)祭1:「如《眾義經》中所說偈:各各自依見,戲論起諍競,若能 知彼非,是為知正見。不肯受他法,是名愚癡人,作是論議者,真是愚癡人。 若依自是見,而生諸戲論,若此是淨智,無非淨智者。此三偈中,佛說第一義 悉檀相。」(大正25,60c13-61a3)

<sup>25 (</sup>大智度論) 卷1:

5、引《佛說利眾經》27二偈,明如實知名色。

《瑜伽師地論》也引《義品》,明一切法離言法性。28

《義品》的成立很早,《雜阿含經》(「弟子記說」)已經解說到了29。

從《大智度論》與《瑜伽論》的引用,可見《義品》對大乘法性空寂 離言的思想,是有重要影響的。

上文所引的五偈,是論力(《義足經》作勇辭30,勇辭是論力的異 譯。〈經集〉(義品〉作波須羅<sup>31</sup>) 梵志舉外道的種種見,想與佛 論諍誰是究竟的。佛告訴他:人都是愛著自己的見解,以自己的見 解爲真理,自是非他的互相論諍,結果是勝利者長憍慢心,失敗者 心生憂惱。

若無取捨能離一切諸見。如是等三藏中處處說法空。如是等名為一切法空。」 (大正25, 295c1-6)

「如世尊《義品》答摩揵提所問偈:斷一切諸流,亦寒其流源,聚落相習近, 牟尼不稱歎。虛空於五欲,永以不遷滿,世間諍言訟,畢竟不復為。」(大正 2 · 144 b2-8)

「是故世尊說《義品》答摩犍提所問偈:若斷一切流,亦塞其流源,聚落相習 近,牟尼不稱數,虛空於諸欲,永已不還滿,不復與世間,共言語諍訟。」 (大正2,144c11-16)

另參見《相應部》(22) 〈蘊相應〉(日譯南傳14, p.13-p.14)。

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> 《大智度論》 袋27:「復有一切法所謂名色,如《佛說利眾經》中偈:若欲求 真觀,但有名與色,若欲審實知,亦當知名色。雖癡心多想,分別於諸法,更 無有異事,出於名色者。」(大正25,259b23-28)

<sup>28 (</sup>瑜伽師地論) 袋36:「又佛世尊 (義品) 中說:世間諸世俗,牟尼皆不著, 無著孰能取,見聞而不愛。云何此頌顯如是義,謂於世間色等想事所有色等種 種假說,名諸世俗,如彼假說於此想事有其自性,如是世俗牟尼不著。何以 故?以無增益損減見故,無有現前顛倒見故,由此道理名為不著。如是無著誰 復能取?由無見故,於事不取增益損滅,於所知境能正觀察,故名為見。聽聞 所知境界言說,故名為聞。依此見聞,貪愛不生,亦不增長,唯於彼緣畢竟斷 滅安住上捨故名不愛。」(大正30,489a23-b7)

<sup>29 (</sup>雜阿含經) 卷20 (551經):

<sup>30 (</sup>佛說義足經) 卷上 ( (勇辭梵志經) 第八 ) ( 大正4 , 179c4-180a12 ) 。

<sup>31《</sup>經集》《義品》〈波須羅經〉(824-834偈)(日譯南傳24,p.320-p.324)。

這意味著:真理是不能在思辨論諍中得來的,引向法性離言空寂的 白證。

## 五、《大智度論》卷 31 引六(或七)經說法空(p.98)

說法空的聲聞學派,引了《大空經》、《梵網經》、《義品》——三 經,並說「處處聲聞經中說諸法空」。

《大智度論》在說「一切法空」後,又簡略的引述了聲聞藏的六(或 七)經,如《論》卷31說。

## (一) 《先尼梵志經》(p.99-p.100)

#### 《大智度論》卷31:

「有利根梵志,求諸法實相,不厭老病死,著種種法相,為是 故說法空,所謂先尼梵志,不說五眾即是實,亦不說離五眾是 實」。(大正25,295b22-25)

六經中第一,仙尼梵志事,見《雜阿含經》32。佛與仙尼的問答, 是:色(等五陰)是如來?異(離)色是如來?色中有如來?如來 中有色?

如來(tathāgata)是我的異名 33,如如不動而來去生死的如來,不 即色,不離色,如來不在色中,色不在如來中34——這就是一般所

<sup>32 《</sup>雜阿含經》卷5(105經)(大正2,31c15-32c1)。

<sup>33</sup> 印順法師著《中觀論頌講記》p.394:「如來是佛陀的別號,梵語多陀阿伽多。 本有三個意思:如法相而說;如實相法的原樣而悟解;證覺如實法相而來的。 平常說:『乘如實道,來成正覺』,就是如來的解釋。雖有三說,通常都直譯 如来。然如來,外道也有這個名字,但是作為梵我的異名看的。如如不變,來 往三界, 這就是神我了。 |

<sup>34 《</sup>雜阿含繆》 符5 (105繆):「復問:云何?仙尼!色是如來耶?答言:不 也,世尊。受·想·行·識是如來耶?答言:不也,世尊。復問:仙尼!異色 有如來耶?異受·想·行·識有如來耶?答言:不也,世尊。復問:仙尼!色 中有如來耶?受·想·行·議中有如來耶?答言:不也,世尊。復問:仙尼! 如來中有色耶?如來中有受·想·行·識耶?答言:不也,世尊。復問:仙 尼!非色·非受·想·行·識有如來耶?答言:不也,世尊。」(大正 2,32a27-b6)

說的:「非是我,異我,不相在」<sup>35</sup>。《論》交所說「不說五眾 (五陰)即是實,亦不說離五眾是實」,「實」就是如來,無實即 無如來——我。這是二十句我我所見,而<u>法空說者,依四句不可說</u> 是如來,解說爲法空。

《先尼梵志經》,可能是法空派所誦本,文句略有出入。

《般若經》的原始部分,曾引先尼梵志的因信得入一切智,是繼承 聲聞法空派的解說,集入《般若經》36 爲例證的。

### (二)強論梵志(〈義品〉)

復有強論梵志,佛答:「我法中不受有無;汝何所論?有無是戲論 法,結使生處。」(大正25,295b25-27)

第二,強論梵志,如上面〈義品〉所說的<sup>37</sup>。「強論』就是「論力」,〈義足經〉是譯爲「勇辭」的。

又如〈觀如來品〉說:「非陰非離陰,此彼不相在,如來不有陰,何處有如來」?觀我(我與如來,在世俗言說中,有共同義)與五陰,「不即、不離、不相在」,是《雜阿含經》一再說到的。即陰非我,離陰非我,這是一、異——根本的二邊;不相在是我不在陰中,陰不在我中。這四句,如約五陰分別,就是二十句我我所見。

<sup>35</sup> 印順法師著《空之探究》p.227:

<sup>36 《</sup>小品般若波羅蜜經》卷1:「若色無受則非色,受想行識無受則非識,般若波羅蜜亦無受。菩薩應如是學行般若波羅蜜,是名菩薩諸法無受三昧廣大無量無定,一切聲聞辟支佛所不能壞。何以故?是三昧不可以相得。若是三昧可以相得,先尼梵志於薩婆若智不應生信。先尼梵志以有量智入是法中,入已不受色,不受受想行識,是梵志不以得門見是智,不以內色見是智,不以外色見是智,不以內外色見是智,不以內外色見是智,不以內外色見是智,不以內外色見是智,不以內外色見是智,不以內外受想行識見是智,不以外受想行識見是智,不以內外受想行識見是智,亦不離內外受想行識見是智,先尼梵志信解薩婆若智,以得諸法實相故得解脫。得解脫已,於諸法中無取無捨,乃至涅槃亦無取無捨。」(大正8,537c10-24)

參見〈大品般若經〉卷3(大正8,236a8-b11); 《大智度論》卷42(大正25,368c21-25)

<sup>37 〈</sup>空之探究〉p.97-p.98; 〈佛說義足經〉卷上〈勇辭梵志經第八〉(大正4,179c4-180a12); 〈經集〉〈義品〉〈波須羅經〉(824-834偈)(日譯南傳24,p.320-p.324)。

### (三)《大空[法]經》

「及《雜阿含》中,《大空經》說二種空,眾生空、法空。」 (大正25,295b27-28)

第三, 《大空[法]經》, 已在上文 38 說過。

#### (四) 《羅陀經》

《羅陀經》中說:「色眾破裂分散,今無所有。」(大正 25, 295b28-29)

第四, 《羅陀經》,見《雜阿含經》(122經),如說:「於色境 界,當散壞消滅;於受、想、行、識境界,當散壞消滅。斷除愛 欲,愛盡則苦盡。」39

五陰的散壞消滅,或依此立「散空」。40

### (五)《栰喻經》(p.100)

《桃喻經》中說:「法尚應捨,何況非法」! (大正25,295b29-c1)

如是我聞,一時佛住摩拘羅山。時,有侍者比丘名曰羅陀白佛言:「世尊,所 謂眾生者,云何名為眾生?」佛告羅陀:「於色染著纏綿名曰眾生;於受. 想·行·識染著纏綿名曰眾生。」佛告羅陀:「我說於色境界當散壞消滅,於 受・想・行・識境界當數壞消滅。斷除愛欲,愛盡則苦盡,苦盡者我說作苦 邊。譬如聚落中諸小男小女嬉戲,聚土作城郭宅会,心愛樂著,愛未盡.欲未 盡·念未盡·渴未盡,心常愛樂·守護。言:我城郭,我舍宅。若於彼土聚愛 盡、欲盡、念盡、渴盡,則以手撥足蹴,令其消散。如是羅陀!於色散壞消滅 **愛盡,愛盡故苦盡,苦盡故我說作苦邊。」佛說此經已,羅陀比丘聞佛所說,** 數喜奉行。(大正2,40a4-18)

另參考《相應部》(23) 〈羅陀相應〉(日譯南傳14,p.300)。

#### 40 (大智度論) 卷31:

散空者:散名別離相,如諸法和合故有,如車以輻輖轅穀眾合為車,若離散各 在一處則失車名;五眾和合因緣故名為人,若別離五眾,人不可得。(大正 25 · 291c21-24)

如經中說:佛告羅陀!此色眾破壞散滅,令無所有。餘眾亦如是,是名散空。 復次,譬如小兒,聚土為臺殿、城郭、闆里、宮舍,或名為米,或名為麵,愛著 守護;日暮將歸,其心捨離,蹋壞散滅。凡夫人亦如是,未離欲故,於諸法中生 爱著心;若得離欲,見諸法皆散壞棄捨,是名散空。(大正25,292a17-24)

<sup>38</sup> 參見印順法師著《空之探究》p.83-p.85; p.92-p.93。

<sup>39 (</sup>雜阿含經) 卷6(122經):

第五, 《栰喻經》, 見《中阿含經》的《阿梨吒經》41。

「法尚應捨,何汎非法」的經意是:<u>佛說的一切法(九分教或十二分教</u><sup>42</sup>),<u>善巧了解</u>,<u>目的是爲了解脫</u>。所以聞思法義,對解 脫是有用的,是有必要的;但爲了解脫,就不應取著(諍論)文 義,因爲一有取著,就不得解脫。如一般所說:「渡河須用筏, 到岸不用船」。

從此可見,如來說法,只是適應眾生說法,引導眾生出離,而不是 說些見解,要人堅固取著的。無邊法門,都不過適應眾生的方便。 「法(善的正的)尚應捨,何況(惡的邪的)非法」,表示了一切 法空。

### (六) 《波羅延經》、(七) 《利眾經》(p.101)

「《波羅延經》、《利眾經》中說:智者於一切法不受不著,若受著法,則生戲論,若無所依止,則無所論。諸得道聖人,於諸法無取無捨,若無取捨,能離一切諸見。如是等三藏中處處說法空」。 (大正25,295c1-6)

第六, 《波羅延經》是《經集》的《彼岸道品》<sup>43</sup>。《眾利經》是 《經集》的《義品》。長行略引二經的經意, 明智者於一切法不受 不著, 不取不捨。與《義品》的「第一八偈[經]」<sup>44</sup>相當。

《中阿含經》卷54(200經):

世尊告曰:「如是,我為汝等長夜說栰喻法,欲令棄捨,不欲令受。若汝等知我長夜說栰喻法者,當以捨是法,況非法耶!」(大正1,764c12-14)

<sup>41 〈</sup>中阿含經〉卷54(200經)〈阿梨吒經〉(大正1,764b18-c14);〈中部〉(22)〈蛇喻經〉(日譯南傳9,p.247-p.248)。

<sup>42</sup> 九分教:修多羅、祇夜、記說、伽陀、優陀那、本事、本生、方廣、未曾有法。 十二分教:修多羅、祇夜、記說、伽陀、優陀那、本事、本生、方廣、未曾有 法、因緣、譬喻、論議。有關九分教及十二分教,詳見印順法師著《原始佛教 聖典之集成》第八章〈九分教與十二分教〉p.493-p.621。

<sup>43 (</sup>經集) 〈彼岸道品〉(日譯南傳24, p.370-p.436)。

<sup>44 (</sup>經集) (義品) (第一八偈經) (796-803偈) (日譯南傳24, p.310-p.312); (佛 說義足經) 卷上(大正4, 178a-c)。

## 六、結說 (p.101)

聲聞的法空學派,引聲聞經以說法空的,主要的理由是:

- 一、無我所。
- 二、五陰法散滅。
- 三、不落二邊——四句的見解。
- 四、佛法是非諍論處。
- 五、智者不取著一切法。45

法空的學派,與阿毘曇門的辨析事相,是不同的。這是著眼於佛法的 理想,方便引導趣入、修證的立場。

<sup>45</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉p.128:

法空說的主要理由,上文 (p.101) 曾歸納為五項。除「無我所」為法空外,都 與涅槃空有關。「五陰散滅」,是行者滅五陰,愛盡苦盡而作苦邊際。「不落 四句」,涅槃正是不能以四句——有、無、亦有亦無、非有非無來說明的。 「非諍論處」,這是言說所不及,超越於名言的。「智者不取著一切」,正由 於涅槃智的自證。法空說,是從涅槃空(或佛證境)來觀一切法的。一切法 空,所以修行者隨順、趣向、臨入於「無對」(絕對的)的涅槃。

# 第二章 部派——空義之開展

# 第五節 常空、我我所空 (p.103~p.105)

釋厚觀 (2004.10.27)

- -、序說(舉契經中關於「常空」與「我我所空」 $^{1}$ 之教說)(p.103)
- (一)關於「空諸行,常、恆住、不變易法空,無我我所」

《雜阿含經》卷11(273經)《撫掌喻經》(大正2,72b20-c20)說:

如是我聞:一時,佛住舍衛國祇樹給孤獨園。時有異比丘獨靜思惟:云何為我?我何所為?何等是我?我何所住?從禪覺已,往 詣佛所,稽首禮足,退住一面。白佛言:「世尊!我獨一靜處, 作是思惟:云何為我?我何所為?何法是我?我於何住?」

1(1)參見印順法師著《性空學探源》p.33-p.34:

佛法的初義,似乎只有無常、苦、無我三句。把「空」加上成為四行相,似乎加上了「空」義,而實是把空說小了。這因為,照《雜阿含》其他的經文看來,空是總相義,是成立無常、苦、無我的原則,如265經云:「諦觀思惟分別時,無所有,無牢,無實,無有堅固,如病如攤,如刺如殺,無常、苦、空、非我。」(大正2,68c6-8)

又273經云:「空諸行;常恆住不變易法空,無我我所。」(大正2,72c14-15) 這都先空而後無常、苦、無我;空的是總一切的「諸行」;空是貫穿了常 與我我所。以總相義的空來否定常,及我、我所,指出常、我、我所的不 可得。依這見地,不但我空、我所空,無常也是空。

(2) 參見印順法師著《中觀今論》p.32-p.33:

無常等即是空義,原是《阿含經》的根本思想,大乘學者並沒有增加了什麼。如《雜阿含》(232經)說:「眼(等)空,常恒不變易法空,我我所空。所以者何?此性自爾」。273經也有此說,但作「諸行空」。常恒不變易法空,即是無常,所以無常是常性不可得。我我所空即是無我,所以無我是我性不可得。無常、無我即是空的異名,佛說何等明白?眼等諸行——有為的無常無我空,是本性自爾,實為自性空的根據所在。這樣,一切法性空,所以縱觀(動的)緣起事相,是生滅無常的;橫觀(靜的)即見為因緣和合的;從一一相而直觀他的本性,即是無常、無我、無生無滅、不集不散的無為空寂。因此,無常所以無我,無我我所所以能證得涅槃,這是《阿含經》本有的深義。

佛告比丘:「今當為汝說於二法,諦聽,善思。云何為二?眼、 色為二,耳、聲,鼻、香,舌、味,身、觸,意、法為二,是名 二法。比丘!若有說言:『沙門瞿曇所說二法,此非為二,我今 捨此更立二法。』彼但有言數,問已不知,增其疑惑,以非境界 故。所以者何?緣眼、色,生眼識。

比丘!彼眼者,是肉形,是內,是因緣,是堅,是受,是名眼肉 形內地界。

比丘!若眼肉形,若內,若因緣,津澤,是受,是名眼肉形內水界。 比丘!若彼眼肉形,若內,若因緣,明暖,是受,是名眼肉形內 火界。

比丘!若彼眼肉形,若內,若因緣,輕飄動搖,是受,是名眼肉 形內風界。

比丘!譬如雨手和合,相對作聲。如是緣眼、色生眼識,三事和 合觸,觸俱生受、想、思。此等諸法,非我、非常,是無常之 我, 非恆、非安隱、變易之我。所以者何?比丘!謂生、老、 死、沒、受生之法。

比丘!諸行如幻,如炎,剎那時頃盡朽,不實來、實去。 是故比丘於空諸行,當知、當喜、當念:空諸行,常、恆住、不 變易法空,無我我所。譬如明目士夫,手執明燈,入於空室,彼 空室觀察。如是比丘於一切空行,心觀察歡喜,於空法行常、 恆、住、不變易法,空我我所。如眼,耳……。鼻……。 舌……。身……。意、法因緣生意識,三事和合觸,觸俱生受、 想、思。此諸法無我、無常,乃至空我、我所……。」

空諸行,經約根、境、識、觸、受、想、思說。

## (二)關於「空世間」2

與此(空諸行)意義相同的,是空世間,如《雜阿含經》卷 9 (231經) 說:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 參見印順法師著《空之探究》p.6-p.7:「空世間是什麼意義?……世間,佛約 眼等內六處,色等六外處,六識,六觸,六受說。這些,都是可破壞的,破壞 法所以名為世間。六處等我我所空,名為空世間。」

「云何名為世間空?佛告三彌離提:眼(等)空,常、恆、不變易法空,(我)我所空。所以者何?此性自爾」。<sup>3</sup> 《相應部》也有此經,<u>約根、境、識、觸、受說世間</u>,只說「我我所空故名空世間」。<sup>4</sup>

- 二、關於「常、恆、不變易法空」及「我、我所空」之論究(p.103-p.104)
- (一)問題的提出

空,是以無我我所爲主的,《雜阿含經》爲什麼說「常、恆、不變易法空」呢?

- (二)說「常、恆、不變易法空」的理由
  - 1、關於「無常故苦」等的考察

《雜阿含經》(與《相應部》)常見這樣的文句,如說:「無常即苦,苦即非我,非我者亦非我所」。5

又常見這樣的問答,如說:

於意云何?……(色)、受、想、行、讖,為常為無常耶?答言: 無常。

又問:若無常者,是苦耶(樂耶)?答言:是苦。

諸比丘!色是無常,無常者是苦,苦者是無我,無我者非我所,非我,非我之我。應以正慧如實作如是觀。

受是無常,無常者是苦,苦者是無我,無我者非我所,非我,非我之我。 應以正慧如實作如是觀。

想是無常……行是無常……識是無常,無常者是苦,苦者是無我,無我者 非我所,非我,非我之我。應以正慧如實作如是觀。

<sup>3 (</sup>雜阿含經)卷9 (231經) (大正2,56b24-26)。

<sup>4 (</sup>相應部) (35) 〈六處相應〉(日譯兩傳15,p.87-p.88;漢譯兩傳16,p.72):「阿難!眼於我、或於我所是空。色於我、或於我所是空。眼識於我、或於我所是空。眼觸於我、或於我所是空。……耳……鼻……舌……身……意……凡以意觸為緣所生之受,或樂、或苦、或非苦非樂,此於我、或於我所亦是空。阿難!於我、或於我所是空故,是故,稱之為空世間。」

<sup>5(1) 《</sup>雜阿含經》卷1(10經)(大正2,2a13-14)。

<sup>(2) 《</sup>相應部》(22) 《蘊相應》(日譯南傳14,p.33-p.34;漢譯南傳15,p.31):

又問:若無常苦者,是變易法,聖弟子寧於中見(色、受、想、 行、) 識是我、異我、相在不?答曰:不也。6

五陰、六處等無我我所,是從無常、苦,變易法而得到定論的。

- ◎如依文釋義,無常,苦,變易法,無我我所──空,文字不同, 意義當然也有所差別。
- ◎依文義相成來說,那無常等都可說是空了。
- 2、特別關於「依文義相成說無常等可說是空」之探討
  - (1)舉契經說「諸行無常、諸受皆苦」

無常故苦,苦是依無常而成立的,如《雜阿含經》卷17 (473經)說:「佛告比丘:我以一切行無常故,一切諸行變 易法故,說諸所有受悉皆是苦。」(大正2,121a26-28)

(2) 關於「諸所有受悉皆是苦」的考察

#### A、約三受說

一般的說,受有三類:苦受,樂受,不苦不樂受。 約三受說,不能說「諸所有受悉皆是苦」的。

B、從深層意義說

然從深一層說,一切行是無常、變易法,是不可保信的,不 安隱的,終於要消失過去的,所以說「諸所有受悉皆是苦」。

#### 3、小結

一般所執的自我,一定是常(恆、不變易),是樂(自在),而一 切行非常非樂,這那裡可說有我呢!無常是苦義,無常苦(變易 法)是無我義;無常、苦、無我是相成的。這樣的論究,不但我我 所是空,常、恆、不變易法也可說是空了。

#### (三)關於分別說系的見解

- 1、這樣的解說,不只是說一切有部這樣說。
- 2、屬於分別說系的《舍利弗阿毘曇論》7,也說:「以何義空?以我

<sup>6 (</sup>雜阿含經) 卷1 (31經) (大正2,6c20-24)。

<sup>7</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉p.108: 《舍利弗阿毘曇論》,是印度本土分別說者的論典。《論》上說:空定,「以

空,我所亦空,常空,不變易空」。<sup>8</sup> 巴利藏《小部》的《無礙解道》也說:「我、我所、常、堅固、恆、不變易法空」。<sup>9</sup>

### (四)結說

這可見,<u>依我我所空</u>,<u>進而說常、恆、不變易法空</u>,<u>是上座部系的</u>一致意見。

## 三、關於經未說「苦」是「空」之論究 (p.104-p.105)

(一)舉《經》說明「不自在、苦,即無我」

若色(受、想、行、識)是我者,不應於色病苦生;亦不應於色 欲令如是,不令如是。以色無我故,於色有病有苦生;亦得於色 欲令如是,不令如是。

(二) 《經》未說「苦」是「空」的理由

經說無常故苦,無常苦故無我,是一貫的,相依相成的,<u>爲什麼</u> 經上只說:無我、我所、常、恆、不變易法空,而沒有說是苦是 空呢?

佛教界的論究,傾向於客觀事相的觀察,觀一切法(不限於眾生自體)都是無我——空的,但不能說器世界是無常故苦,苦故無我, 只能說是無常,無我——空。傾向於客觀的事相觀察(阿毘達磨的特性如此),所以說:「無我、我所,常、恆、不變易法空」了。

何義空?以我空,我所亦空,常空,不變易空」。空的內容,與《雜阿含經》的《撫掌喻經》相合。

<sup>8 (</sup>舍利弗阿毘曇論) 卷16 (大正28,633a24-25)。

<sup>9 (</sup>無礙解道》(日譯兩傳41,p.114)爲海南的赤銅鍱部所傳。 上座部分出兩大部:一爲說一切有部,另一爲分別說部。分別說部再分化爲四部:化地部、法藏部、飲光部、赤銅鍱部。其中赤銅鍱部遠在海南的錫蘭,其餘三部則位於印度本土。參見印順法師著《印度佛教思想史》p.208。

# 第二章 部派——空義之開展

# 第六節 三三摩地 (p.106~p.110)

釋厚觀 (2004.11.3)

## 一、「空」在三三昧中的重要性(p.106)

(一)空、無所有、無相雖方便不同而究竟歸結於「空」 空、無所有、無相,<u>是方便不同而究竟一致的</u>;究竟一致的,就是 空。<sup>1</sup>

後來演化爲三三昧:空,無願,無相;又名三解脫門<sup>2</sup>,這已在前

- (2) 參見印順法師著《空之探究》第一章第三節〈空與心解脫〉p.22-p.23:「四種心解脫(無量、無所有、無相、空心解脫)中最上的;是空於貪、惠、癡的不動心解脫,或無諍住,也就是心解脫(或心三昧)而違究竟,不外乎空的究竟完成。無量、無所有、無相、無諍、不動,從煩惱空而清淨來說,都可以看作空的異名。」
- 2(1)參見印順法師著《空之探究》第一章第八節〈空爲三三昧先導〉p.56-p.57:「〈雜阿含經〉中,質多羅長者,對當時類集為一組的四種心三昧,也名心解脫,一一的論究他的同異,而歸結於『貪空、瞋空、癡空』的究竟一致。其中四無量,是遍緣十方世界眾生的,被教界論定為麤淺的三昧,被忽視了。這樣,解脫生死的要道,主要就是三三昧——空,無相,無所有了。」
  - (2) 參見印順法師著《空之探究》第一章第九節〈三三昧、三觸、三法印〉 p.60-p.62:「在空、無相、無所有——三三昧中,除去無所有,加入無 願,這樣的三三昧組成一聚,是佛教界所一致的。……但到底為了什麼, 三三昧中,略去無所有而增入無願呢?這可能,無所有已成為無所有處, 與空相通的意義,漸漸的被忽略了。同時,佛法的要義,是如實知無常, 苦,無我我所——空;厭,離欲,滅而得解脫。對於世間的有為諸行—— 苦,厭離而不願後有,是修解脫道者應有的心境。這所以無願取代無所有

<sup>1 (1)</sup> 參見印順法師著《空之探究》第一章第三節〈空與心解脫〉p.21:「經中 說無量、無所有、無相,卻沒有說到空心解脫,這因為空於貪、瞋、癡的 不動心解脫,就是空心解脫的別名。從文異而義同來說,無量心解脫,無 所有心解脫,無相心解脫,達到究竟處,與空心解脫——不動心解脫,平 等平等。依觀想的方便不同,有四種心解脫的名目,而從空一切煩惱來 說,這是一致的目標,如萬流入海,都是鹹味那樣。」

一章 3 說明了。

### (二)空爲三三昧先導

在三三昧中,顯然空是更重要的,如《雜阿含經》說:「若得空 已,能起無相、無所有,離慢知見者,斯有是處」。<sup>4</sup>這是說,<u>真正</u> 的無所有(或無願)、無相,要先得空住,才有修得的可能。

## (三)「空定」是內道不共法

《阿毘達磨大毘婆沙論》卷104(大正27,540b22-c2)說:

空三摩地,是諸內道不共住處。……外道法中,雖無真實無願、 無相,而有相似,謂麤行相等<sup>5</sup>相似無願,靜行相等<sup>6</sup>相似無相。 九十六種外道法中,尚無相似空定,況有真實!故唯說空定是內 道不共法。

空定(定即三摩地、三昧的義譯)是內道不共法,也就是說:佛法 與一般宗教的根本差別所在,就是空三昧。的確,佛法的最大特 色,是(無常苦故)無我——空。

## 二、說一切有部之「三三昧」(p.106-p.108)

的地位吧!還有,空,無所有,無相——三三昧,究竟是重於空離一切煩惱的,有為法的正觀。但在佛法開展中,對超越一切的涅槃,也增加了注意。……這樣,空是重於無常、無我的世間;無相是離相以外,更表示出世的涅槃;無願是厭離世間,向於寂滅的涅槃;空,無願,無相——三三昧,三解脫門,就這樣的成立了。」

- 3 參見印順法師著《空之探究》第一章第三節〈空與心解脫〉(p.20-p.23);第八節〈空爲三三昧先導〉(p.56-p.60);第九節〈三三昧、三觸、三法印〉(p.60-p.67)。
- <sup>4</sup> 《雜阿含經》卷3(79經)(大正2,20b4-5)。

參見印順法師著《空之探究》p.58:「能修得空三昧的,才能進而得無相、無所有三昧;如沒有修得空三昧的,那無相、無所有是不能修得的。這樣,在空,無相,無所有——三種三昧中,空三昧是有基礎的先導的地位。這不是說空是更高深的,而是說:如沒有空無我我所的正見,不可能有無相、無所有的正三昧;即使有類似的修驗,也是不能究竟解脫的。」

- 5 廠、苦、障。
- 6 靜、妙、離。

建立三三昧之差別, 《大毘婆沙論》卷104 (大正27,538a27-c10) 舉三家說法:

- 1、三三昧由對治、期心、所緣等三緣而建立。
- 2、三三昧皆由對治差別建立。
- 3、三三昧皆由行相差別建立。
- (一)由三緣(對治、期心、所緣)故建立三種三昧(p.106-p.107) 三三昧一空,無願,無相,說一切有部以三緣來建立他的差別。 如《大毘婆沙論》卷104云:

有三三摩地,謂空、無願、無相。……

問:若爾世尊何故增一滅無量等,建立三種三摩地耶?

答:由三緣故唯建立三。一對治故,二期心故,三所緣故。

對治故者,謂空三摩地是有身見近對治故。 ……

期心故者,謂無願三摩地,諸修行者期心不願三有法(欲有、色有、無色有)故。……雖於聖道非全不願,而彼期心不願三有, 聖道依有,故亦不願。

所緣故者,謂無相三摩地,此定所緣離十相故,謂離色、聲、香、味、觸及女、男、三有為相(生、住異、滅)。……(大正27,538a19-c2)

- 1、空是約對治說的。
- 2、無願是約期心說的。
- 3、無相是約所緣說的。
- (二)由對治差別故建立三三摩地

《大毘婆沙論》卷104云:

有作是說:三三摩地皆由對治差別建立。

謂空三摩地,近對治有身見。

無願三摩地,近對治戒禁取。

無相三摩地, 近對治疑。

由此為先,對治一切。(大正27,538c3-6)

(三)依行相差別故建立三三摩地(p.107) 也有依行相差別建立的,說一切有部立四諦十六行相,《大毘婆沙

#### 論》卷104云:

復有說者:三三摩地皆依行相差別建立。

謂空三摩地,有空、非我二行相。

無願三摩地,有苦、非常,及集、道各四行相。

無相三摩地,有滅四行相。

故三摩地唯建立三。(大正27,538c6-10)

A、約能爲四諦下煩惱對治的無漏智說:空與無我唯屬苦諦下之行相

1、空三摩地——苦諦之二行相:空、非我。

一苦諦之二行相:苦、非常。

2、無願三昧 集諦之四行相:因、集、生、緣。

道諦之四行相:道、如、行、出。

3、無相三昧——滅諦之四行相:滅、靜、妙、離。

B、約有漏智所緣行相說:空與無我二行相,通於四諦

如約有漏智所緣行相說:空與無我二行相,是通於四諦、一切法的。<sup>7</sup>不但有漏的苦與集,是空的,無我的;無漏有爲的聖道,無漏無爲的滅,也是空的、無我的。<u>含義雖與大乘不同,而可以說「一切法空」的</u>。

問:此中所說緣一切法非我行相,由何契經知有如是緣一切法非我行相耶?

答:如契經說:「若時以慧觀,一切法非我,爾時能厭苦,是道得清淨。」由 此契經,知有如是緣一切法非我行相。……

問:亦有空行相,能緣一切法,此中何故不說耶?

答:是作論者,意欲爾故,乃至廣說.....

問:若非我行相與空行相,俱能緣一切法者,此二行相有何差別?

答:非我行相對治我見,空行相對治我所見。……是謂二種行相差別。

問:何故有漏非我行相,緣一切法;無漏非我行相,唯緣苦諦耶?

答:有漏非我行相,非煩惱對治故,能緣一切法。

無漏非我行相,是煩惱對治故,不緣一切法,非一切法順煩惱性故。

有說:有漏非我行相,非顛倒對治故,能緣一切法。

無漏非我行相,是顛倒對治故,不緣一切法,非一切法順顛倒性故。

有說:有漏非我行相,無分齊緣故,若緣一切法。

無漏非我行相,有分齊緣故,不緣一切法,緣我見境為非我故。

<sup>7 (</sup>大毘婆沙論) 卷9 (大正27,44c25-45c3):

#### (四)「空」與「無我」(p.107)

1、「空」通於「無我」、「無我所」

空是通於無我無我所的,如經說「世間空」是:「我我所空故,名空世間」。8

「空緒行」是:「無我我所」。9這可見無我是空,無我所也是空。

- 2、有部認爲「空行相」對治「我所見」;「非我行相」對治「我見」。 但說一切有部,以爲空就是無我(我所),只是說明上有些不同。<sup>10</sup>
- (1)「一切法無我」是了義

如《阿毘達磨大毘婆沙論》卷9(大正27,45a24-b3)說:

有說:……謂<u>空行相義不決定</u>,以一切法有義故空,約他性故;有義故不空,約自性故。

非我行相無不決定,以約自他俱無我故。

由此尊者世友說言:我不定說諸法皆空,定說一切法皆無我。 這是說一切有部的正義。說一切法無我,是確定的,徹底的,因爲 不論什麼法,即法異法,都非是我,所以一切法決定是無我的。

有說:有漏非我行相,修觀時勝故,能緣一切法,以修觀時觀一切法為非 我故。

無漏非我行相,現觀時勝故,不緣一切法,以現觀時但緣苦諦為非 我故,現觀位中別觀諦故。

由此因緣,有漏非我行相,能緣一切法。無漏非我行相,但緣苦諦。

- 8 (相應部) (35) 〈六處相應〉(日譯兩傳15·p.88;漢譯兩傳16·p.72): 阿難!眼於我、或於我所是空。色於我、或於我所是空。眼識於我、或於我所 是空。眼觸於我、或於我所是空。……耳……鼻……舌……身……意……凡以 意觸為緣所生之受,或樂、或苦、或非苦非樂,此於我、或於我所亦是空。阿 難!於我、或於我所是空故,是故,稱之為空世間。
- 9 (雜阿含經》卷11(273經):「於一切空行,空心觀察歡喜。於空法行常、恒、住、不變易法,空我、我所。」(大正2,72c16-18)
- 10 參見印順法師著〈空之探究〉p.117:

說一切有部的阿毘達磨論師,對於空的意義,著重於經說的:「常空,恆空,不變易法空,我我所空」。空是無我,無我所;如雙舉空與無我而辨其差別,那末空是「無我所」義。「非我行相與空行相,俱能緣一切法」,所以可說一切法是空、無我的。不過,這只是有漏的,如果是無漏的空與無我行相,那就唯緣苦諦,不通於一切法了。

#### (2)有部認爲「一切法空」是不了義

<u>說諸法皆空</u>——切皆空,這是不能依文取義的。這一見解,是依〈中阿含經〉〈小空經〉<sup>11</sup>的。如說鹿子母堂空,是說鹿子母堂中沒有牛、羊、人、物,不是說鹿子母堂也沒有。鹿子母堂自性是不空的,空的是鹿子母堂內的人物。這名爲「他性空」,就是約他性說空,約自性說不空。

依此來說空、無我,無我是了義說,一切法是無我的。 「諸法皆空」是不了義說,空是無我,我空而法是有——不空的。

#### (3) 印順法師之評論

《相應部》多說「無常,苦,無我」(無我所),《雜阿含經》 多說「無常,苦,空,無我」。

說一切有部立十六行相,無常、苦、空、無我,是苦諦的四行相。<u>在十六行相中,空與無我,是二種不同的行相</u>,差別是:「非我行相對治我見,空行相對治我所見」。<sup>12</sup>

這是論師的一種解說,如依經文,「空」那裡只是「無我所」呢!

參見〈中部〉(121經)〈空小經〉(日譯南傳11下,p.119-p.127);參見印順 法師著〈空之探究〉第一章第七節〈空與空性〉p.47-p.50; p.54-p.55。

問:若非我行相與空行相,俱能緣一切法者,此二行相有何差別?

答:非我行相對治我見,空行相對治我所見。

如對治我見,我所見;對治己見、己所見,五我見、十五我所見,我行相、 我所行相,我執、我所執,我愛、我所愛,我愚、我所愚,應知亦爾。

有說:觀蘊非我,是非我行相;觀蘊中無我,是空行相。

如觀蘊非我、蘊中無我,觀界、界中,觀處、處中,應知亦爾。

有說:於非有觀非有,是非我行相;於有觀非有,是空行相。

<sup>11 《</sup>中阿含經》卷49 (109經)《小空經》:「我從爾時及至於今,多行空也。阿難!如此應子母堂空無象、馬、牛、羊、財物、穀米、奴婢,然有不空,唯比丘眾。是為,阿難!若此中無者,以此故我見是空;若此有餘者,我見真實有。阿難!是謂行真實、空、不顛倒也。阿難!比丘若欲多行空者,彼比丘莫念村想,莫念人想,當數念一無事想。彼如是知空於村想,空於人想,然有不空,唯一無事想。若有疲勞,因村想故,我無是也。若有疲勞,因人想故,我亦無是。唯有疲勞,因一無事想故。若彼中無者,以此故,彼見是空,若彼有餘者,彼見真實有。阿難!是謂行真實、空、不顛倒也。」(大正1,737a8-19)

<sup>12 《</sup>阿毘達磨大毘婆沙論》卷9 (大正27,45b3-17):

三、《舍利弗阿毘曇論》(印度本土分別說者)之「三三昧」(p.108-p.109)

《舍利弗阿毘曇論》;是印度本土分別說者13的論典。

#### (一) 空定

《論》上說:空定,「以何義空?以我空,我所亦空,常空,不變 易空」。<sup>14</sup>

空的內容,與《雜阿含經》(第273經)的《撫掌喻經》15相合。

#### (二)無相定

有說:於無觀無,是非我行相;於有觀無,是空行相。

有說:觀自性空,是非我行相;觀所行空,是空行相。

有說:觀體不自在,是非我行相;觀內無士夫,是空行相。

是謂二種行相差別。

13 (1) 參見印順法師著 (佛法概論) p.34:「分別說部向西南發展,後來又分為四部;流行在印度本土的三部——化地部,法藏部,飲光部,與大眾部系的關係很深。」(另一部爲流行於海南的赤銅鍱部)

(2) 參見印順法師著《印度佛教思想史》p.66:

傳說犢子部誦習《舍利弗阿毘曇論》,但現存漢譯本,沒有不可說我,也 不立阿修羅為第六趣,不可能是犢子系的誦本。《舍利弗阿毘曇論》的組 織,與法藏部的《四分律》,雪山部(「先上座部」移住雪山,轉名「雪 山部」)的《毘尼母論》所說的「論藏」大同,現存本應該是屬於印度上 座分別說系的。

14 (舍利弗阿毘曇論)卷16:「何謂空定?如比丘,一切法,若一處法,思惟空、知空、解空、受空。以何義空?以我空,我所亦空,如是不放逸觀,得定心住正住,是名空定。

復次,空定,六空:內空、外空、內外空、空空、大空、第一義空。

何謂<u>內空</u>?如比丘,一切內法,若一處內法,思惟空、知空、解空、受空。以何義空?以我空,我所亦空,常空,不變易空,如是不放逸觀,得定心住正住,是名內空。……

何謂<u>第一義空</u>?第一謂涅槃。如比丘思惟涅槃空、知空、解空、受空。以何義空?以我空,我所亦空,常空,不變易空,如是不放逸觀,得定心住正住,是 名第一義空。

如是六空。是名空定。」(大正28,633a8-b4)

15 參見〈雜阿含經〉卷11(273經)(大正2,72b20-73a1);參見印順法師著 〈空之探究〉第二章第三節〈無來無去之生滅如幻〉p.88。 無相定,「以聖涅槃為境界」。<sup>16</sup> 有生、住異、滅三相的,是有爲行;涅槃沒有三相——不生、不住

異、不滅,所以<u>思惟涅槃而得定的,是無相定</u>。 無三相,是有部所說無十相 <sup>17</sup> 中的三相。

#### (三)無願定

無顧定有二:

- 一、「以**聖有為為境界**」,<sup>18</sup> 聖有爲是無漏道。聖道如渡河的舟筏 一樣,渡河需要舟筏,但到岸就不用了,所以不願聖道。
- 二、觀有漏的諸行,「苦,患,癰,箭,著,味,依緣,壞(變 異)法,不定,不足,可壞眾苦」<sup>19</sup>。這是<u>以無常,苦行相,</u> 觀有漏生死行所成的無願定。

《舍利弗阿毘曇論》所說三三昧的內容,與說一切有部所說的,大體相同。

四、《解脫道論》(海南分別說系赤銅鍱部)之「三三昧」(p.109)

(一)以無常、苦、無我來分別三解脫

《解脫道論》,是屬於赤銅鍱部的。所說的三解脫,如《解脫道論》 卷12說:

解脱者三解脱:無相解脫、無作解脫、空解脫。 ……

<sup>16《</sup>舍利弗阿毘曇論》卷16:「何謂無相定?除空定,若餘定以聖涅槃為境界, 是名無相定。

復次無相定?行,有相;涅槃,無相。行,有三相:生、住、滅;涅槃,無三相:不生、不住、不滅。如是行有相,涅槃無相。涅槃是寂滅,是舍宅,是救護,是燈明,是依止,是不終沒,是歸趣,是無爊熱,是無憂惱,是無憂悲苦惱。及餘諸行,思惟涅槃,得定心住正住,是名無相定。」(大正28,633b4-11)

<sup>17</sup>十相:色、聲、香、味、觸、女、男、三有爲相(生、住異、滅)。

<sup>18 《</sup>舍利弗阿毘曇論》卷16:「何謂無願定?除空定,若餘定,以聖有為為境界,是名無願定。」(大正28,633b11-12)

<sup>19 (</sup>舍利弗阿毘曇論)卷16:「復次,無願定,願有二種:愛著、見著。比丘思惟行苦,惠,癢,箭,著,味,依緣,壞法,不定,不足,可壞眾苦,不思惟空無我,得定心,住正住。比丘愛斷、見斷,此定能斷愛見,是名無願定。」(大正28,633b12-16)

此三解脫。以觀見成於種種道。以得成於一道。

問:云何以觀見成於種種道?

答:已(以)觀見無常,成無相解脫。

以觀見苦,成無作(即無願)解脫。

以觀見無我,成空解脫。(大正32,459b25-c2)

三解脫,約從煩惱得解脫說。

觀無常而成無相解脫。

觀苦而成無作解脫。

觀無我而成空解脫20,無我是空義。

(二) 印順法師對《解脫道論》之評論

以無常、苦、無我來分別三解脫,實不如以三法印——無常明無願,無我明空,涅槃明無相來得妥切!<sup>21</sup>

(三)三解脫約無漏道智得解脫說,而所得之解脫無差別

《解脫道論》以不同的方便(觀法),成三解脫;如成就一解脫, 也就是三解脫,所以說:「已得三解脫,成於一道」。<sup>22</sup>因爲「解 脫者唯道智,彼事為泥洹」。<sup>23</sup>

三解脫約無漏道智得解脫說,而所得解脫是沒有差別的。

20 參見覺音論師著,葉均譯 《清淨道論》 (1998年,檳城佛學院印行) p.623: 如果行捨(智)是思惟緒行為無常之後(以種姓)而出起,則(此道)為由無相解脫而解脫。

若思惟為苦之後而起,則為由無願解脫而解脫。

若思惟為無我之後而出起,則為由空解脫而解脫。這是以<u>自性</u>而得(道之)名。因為這(道)是由於無常隨觀,除了諸行堅厚(想),及捨斷常相、恒相、常恆相而來,故為無相。

由於苦隨觀捨斷了樂想,乾竭了願與希求而來,故為無願。

由於<u>無我隨觀</u>捨斷了我、有情、補特伽羅想,見諸行為(我等之)空,故為空。這是以反對者而得(道之)名。

- 21 參見印順法師著《空之探究》第一章第九節〈三三昧、三觸、三法印〉p.64-p.65。
- 22 參見《解脫道論》卷12(大正32,459c21-28)。
- 23 《解脫道論》卷12(大正32,459c28-460a2):

[問:]解脫者,解脫門者何差別?

答:唯彼道智,從煩惱脫名解脫,以入醍醐門義名解脫門。 復次!解脫者唯道智,彼事為泥洹,此謂解脫門。

# 第二章 部派——空義之開展 第七節 空之類集 (p.110~p.116)

釋厚觀 (2004.11.24)

## 一、《阿含經》提到五種空(p.110)

在佛法中,空的重要性,漸漸的顯著起來。有《小空經》<sup>1</sup>與《大空經》<sup>2</sup>的集出,編入《中阿含經》(《中部》)中。《小空經》是次第深入的,有的空而有的是不空。<sup>3</sup>《大空經》是內外次第觀察的,立

- (1) 內空, (2) 外空, (3) 內外空。《雜阿含經》有(4) 大空4,
- (5) 勝義一第一義空 5。 這就共有五種空了。

## 二、《舍利弗阿毘曇論》的六種空(p.110-p.111)

#### (一) 六空的名目

綜合而加以說明的,如《舍利弗阿毘曇論》卷16說:

空定 (有) 六空: (1) 內空, (2) 外空, (3) 內外空, (4) 空空, (5) 大空, (6) 第一義空 $^6$ 。

《舍利弗阿毘曇論》在說明空定一空三昧的內容時,說到了六空,除 上面(《阿含》) 所說的五種空外,<u>多了一種「空空</u>」。

<sup>1 (</sup>中阿含經)卷49(190經)(小空經)(大正1,736c-738a)。參見印順法師著(空之探究)第一章第七節(空與空性)p.47-p.50; p.54-p.55。

<sup>2 (</sup>中阿含經)卷49(191經)《大空經》(大正1,738a-740c)。參見印順法師著《空之探究》第一章第七節《空與空性》p.50-p.54。

<sup>3</sup> 參見印順法師著《空之探究》p.47:「依《小空經》說:空,不是什麼都沒有, 而是空其所空,有其所有的。如說「鹿子母堂空」,這是說鹿子母堂中,空無 牛、羊、人、物,而鹿子母堂是有——不空的。」

<sup>4 (</sup>雜阿含經》卷12(297經) 《大空法經》(大正2,84c-85a)。參見印順法師著《空之探究》第二章第二節〈勝義空與大空〉p.83-p.85。

<sup>5 (</sup>雜阿含經》卷13(335經)(第一義空經》(大正2,92c)。參見印順法師著 (空之探究》第二章第二節〈勝義空與大空〉p.81-p.83。

<sup>6 (</sup>舍利弗阿毘曇論) 卷16 (大正28,633a8-12)。

《大毘婆沙論》說:《施設論》立「三重三摩地」,有空空三摩地7。 空空的名詞,可能是從《施設論》來的。

#### (二)六空的空義(p.111)

1、《舍利弗阿毘曇論》所說的六空之空義:「以何義空?以我空,我所 亦空,常空,不變易空」;或但略說爲:「以我空,我所亦空」8。

亦復是無常,觀此無常觀,亦非常非恒、是變易法,喻如前說。 云何無相無相三摩地?謂有苾芻,思惟擇滅皆是寂靜,觀此棄捨諸依愛盡離 滅,涅槃;如是觀時無間,復起心心所法,思惟寂靜,觀非擇滅亦是寂靜,觀 此非擇滅亦無生等諠雜法故,喻如前說。」(大正27,543a26-b15)

8 (全利弗阿毘曼論) 祭16:「空定,六空:內空、外空、內外空、空空、大空、 第一義空。

何謂內空?如比丘,一切內法,若一處內法,思惟空、知空、解空、受空。以 何義空?以我空,我所亦空,常空,不變易空,如是不放逸觀,得定心住正 住,是名內空。

何謂外空?如比丘,一切外法,若一處外法,思惟空、知空、解空、受空。以 何義空?以我空,我所亦空。如是不放逸觀,得定心住正住,是名外空。

云何內外空?如比丘,一切內外法,若一處內外法,思惟空、知空、解空、受空。 以何義空?以我空,我所亦空。如是不放逸觀,得定心住正住,是名內外空。

何謂空空?如比丘,成就空定行,比丘思惟空、知空、解空、受空。以何義 空?以我空,我所亦空,常空,不變易空,如是不放逸觀,得定心住正住,是 名空空。

何謂大空?如比丘,一切法,思惟空、知空、解空、受空。以何義空?以我 空,我所亦空。如是不放逸觀,得定心住正住,是名大空。

何謂第一義空?第一謂涅槃。如比丘思惟涅槃空、知空、解空、受空。以何義 空?以我空,我所亦空,常空,不攀易空,如是不放逸觀,得定心住正住,是 名第一義空。

如是六空。是名空定。」(大正28,633a11-b4)

<sup>7 (</sup>阿毘達廳大毘婆沙論) 祭105:「有三重三摩地,謂空空三摩地,無願無顧三 摩地,無相無相三摩地。《施設論》說:云何空空三摩地?謂有苾芻,思惟有 漏有取諸行皆悉是空,觀此有漏有取諸行空,無『常、恆、不變易法、我及我 所』;如是觀時無間,復起心心所法,思惟前空觀亦復是空,觀此空觀亦空, 無『常、恒、不變易法、我及我所』。如人積聚眾多崇木以火焚之,手執長竿 周旋斂撥,欲令都盡,既知將盡,所執長竿亦投火中,燒令同盡。 云何無願無願三摩地?謂有苾芻,思惟有漏有取諸行皆悉無常,觀此有漏有取 諸行,非常、非恒、是變易法,如是觀時無間,復起心心所法,思惟前無常觀

- 2、《大毘婆沙論》引《施設論》,也說:「謂有茲芻,思惟有漏有取諸行,皆悉是空。觀此有漏有取諸行,空無常、恆、不變易法、我及我所」9。
- 3、以無常(無恆、無[不]變易)無我、無我所爲空義,與《舍利弗阿 毘曇論》說相同,也與說一切有部所說:「非常,非恆,非不變 易,非我我所,故皆名空」<sup>10</sup>,意義一致。

#### 《阿含經》五空與《舍利弗阿毘曇論》六空之對照

| 《中阿含經》<br>〈大空經〉 | 《雜阿含經》       | (舍利弗阿毘曇論) |
|-----------------|--------------|-----------|
| (1) 內空          |              | (1) 內空    |
| (2) 外空          |              | (2) 外空    |
| (3) 內外空         |              | (3) 內外空   |
|                 | (4) 大空       | (5) 大空    |
|                 | (5) 勝義(第一義)空 | (6) 第一義空  |
|                 |              | (4) 空空    |

## 三、〈施設論〉的十種空(p.111-p.113)

(一)十空的名目 (p.112-p.113)

《大毘婆沙論》卷104說:「《施設論》說空有多種,謂(1)內空, (2)外空,(3)內外空,(4)有為空,(5)無為空,(6)無邊際空,(7)本性空,(8)無所行空,(9)勝義空,(10)空空。」<sup>11</sup>。

<sup>9 《</sup>阿毘達磨大毘婆沙論》卷105 (大正27,543a28-b1)。

<sup>10 《</sup>阿毘達磨大毘婆沙論》卷104:「空三摩地是空亦無願、無相,無願三摩地是無願亦空、無相,無相三摩地是無相亦空、無願。

問:此三何故一一具三?

答:一一自體有三義故。謂此一一非常,非恒,非不變易,非我我所,故皆名空。不願生長貪瞋癡等及後有故,皆名無願。離色聲香味觸女男七種相故,皆名無相。是名三三摩地。」(大正27,538c24-539a2)

<sup>11 《</sup>阿毘達磨大毘婆沙論》卷104 (大正27,540a20-22)。

《大毘婆沙論》卷 8, 也說到「十種空」<sup>12</sup>, 但「無所行空」譯爲「散壞空」。

對比 (舍利弗阿毘曇論) 六空如下:

〈施設論〉十空與《舍利弗阿毘曇論》六空對照

| 《施設論》十空 |           | (舍利弗阿毘曇論) 六空 |     |
|---------|-----------|--------------|-----|
| (1)     | 內空        | (1)          | 內空  |
| (2)     | 外空        | (2)          | 外空  |
| (3)     | 內外空       | (3)          | 內外空 |
| (4)     | 有爲空       |              |     |
| (5)     | 無爲空       |              |     |
| (6)     | 無邊際空      |              |     |
| (7)     | 本性空       |              |     |
| (8)     | 無所行空(散壞空) |              |     |
| (9)     | 勝義空       | (6)          | 勝義  |
| (10)    | 空空        | (4)          | 空空  |
|         |           | (5)          | 大空  |

兩論對比起來,<u>《施設論》多了(4)有爲空,(5)無爲空,(6)無</u>(邊)際空,(7)本性空,(8)無所行空(散壞空)一五空,卻少了大空。《雜阿含經》說大空,在《相應部》中有同樣的經文<sup>13</sup>,卻沒有大空的名稱。所以,《施設論》綜集爲十空而沒有大空,可能那時還沒有大空的名目。

<sup>12《</sup>阿毘達磨大毘婆沙論》卷8:「薩迦耶見,是十種空近所對治,所以偏說。十種空者,謂(1)內空,(2)外空,(3)內外空,(4)有為空,(5)無為空,(6)散壞空,(7)本性空,(8)無際空,(9)勝義空,(10)空空。」(大正27,37a12-15)

<sup>13 〈</sup>相應部〉〈因緣相應〉(日譯南傳13冊, p.88-p.95);參見印順法師著〈空之 探究〉第二章第二節〈勝義空與大空〉p.83-p.85。

- (二) (施設論) 中五空(有爲空,無爲空,無際空,本性空,無所行 空)的含義 (p.112-p.113)
  - (4) 有爲空——經上說:「世間空」14,「諸行空」15,都約有爲 法說,所以立有爲空。
  - (5) 無爲空—是滅諦、涅槃空。
  - (6)無(邊)際空一如《雞阿含經》說:「眾生無始生死以來,長夜 輪轉,不知苦之本際」16。生死流轉的開始,是不可記別的17。 沒有生死的前際(以後又引申到後際)可得,所以說無際空。
  - (7) 本性空—如經說:「眼(等)空,常、恆、不變易法空,我 (我)所空。所以者何?此性自爾」18。

世尊告諸比丘:「眾生無始生死以來,長夜輪轉,不知苦之本際。」儒告諸比 丘:「於意云何?恒河流水,乃至四大海,其水為多?為汝等長夜輪轉生死, 流淚為多?」諸比丘白佛:「如我解世尊所說義,我等長夜輪轉生死,流淚甚 多, 過於恒水及四大海。」(大正2, 240c26-241a2)

17 (雜阿含經) 袋34 (965經):

時有外道出家,名曰鬱低迦,來詣佛所,與世尊面相問訊,慰勞已,退坐一 面。白佛言:「瞿曇!云何瞿曇!世有邊耶?」佛告欝低迦:「此是無記。」 鬱低迦白佛:「云何瞿曇!世無邊耶?有邊無邊耶?非有邊非無邊耶?」佛告 鬱低迦:「此是無記。」(大正2,247c15-20)

18 (雜阿含經) 卷9 (232經):「『世尊!所謂世間空,云何名為世間空?』佛 告三彌離提:『眼空,常、恒、不變易法空,我所空。所以者何?此性自爾。 若色,眼識,眼觸,眼觸因緣生受--若苦、若樂、不苦不樂,彼亦空,常、 恒、不變易法空,我所空。所以者何?此性自爾。耳、鼻、舌、身、意,亦復 如是。是名空世間。』」(大正 2,56b23-29)

<sup>14《</sup>雜阿含經》祭9(231經):「云何名為世間空?佛告三彌離提:眼(等) 空,常、恆、不變易法空,〔我〕我所空。所以者何?此性自爾。」〔大正 2,56b24-26);參見印順法師著《空之探究》p.6-p.7:「空世間是什麼意 義?……世間,佛約眼等內六處,色等六外處,六識,六觸,六受說。這些, 都是可破壞的,破壞法所以名為世間。六處等我我所空,名為空世間。 | 另參 見印順法師著〈空之探究〉p.103。

<sup>15 (</sup>雜阿含經)卷11(273經) (撫掌喻經):「空諸行,常、恆住、不變易法 空,無我我所。」(大正2,72c14-15);參見印順法師著《空之探究》第二章 第五節〈常空、我我所空〉p.103-p.107。

<sup>16 (</sup>雜阿含經) 卷33 (938經):

自性(svabhāva)與本性,說一切有部是看作異名同實的,如 〈大毘婆沙論〉說:「如說自性,我,物,自體,相,分,本性,應知亦嚴」<sup>19</sup>。

約自性說空,有部是限定於我我所空的。

- (8)無所行空(散壞空)—如佛爲羅陀說:「於色境界當<u>散壞</u>消滅,於受、想、行、識境界當散壞消滅。」<sup>20</sup>
- (三) 《施設論》十空與《舍利弗阿毘曇論》六空的比較 (p.113)
  - 1、在這《施設論》十種空中,如依前六空的定義<sup>21</sup>來說,<u>那無爲法</u>不生不滅((5)無爲空),只能說無我我所空,可不能說是「非常,非恆,非[不]<sup>22</sup>變易法」空了。
  - 2、如以生死無始爲空((6)無邊際空),五陰散壞爲空((8)無所行空),都不能以「無我我所」;「非常、非恆、非[不]<sup>23</sup> 變易法,非我我所」的定義,說明他是空了。
  - 3、沒有論文可考,不能作確切的定論,但十空說的內容,顯然已超 越了說一切有部的空義。要知道,《施設論》是說一切有部六分

佛告羅陀:「於色染著纏綿,名曰眾生;於受、想、行、識染著纏綿,名曰眾生。」佛告羅陀:「我說於色境界,當散壞消滅;於受、想、行、識境界當散壞消滅,斷除愛欲;愛盡則苦盡,苦盡者我說作苦邊。」(大正2,40a6-10)參見印順法節著《空之探究》p.99-p.100。

<sup>21</sup> 參見印順法師著《空之探究》p.111:

六空之空義:「以何義空?以我空,我所亦空,常空,不變易空」;或但略說為:「以我空,我所亦空。」(舍利弗阿毘曇論)卷16(大正28,633a11-b4)

- 22 參見印順法師著《空之探究》p.113原作「非常、非恆、非變易法」,但從文義 看來,作「非常,非恆,非不變易法」較不會產生誤解。參見印順法師著《空 之探究》p.111:「以無常(無恆無變易)無我無我所為空義,與《舍利弗阿毘 臺論》說相同,也與說一切有部所說:非常,非恆,非不變易,非我我所,故 皆名空。《阿毘達曆大毘婆沙論》祭104(大正27,538c),意義一致。」
- 23 參見印順法師著〈空之探究〉p.113原作「非常、非恆、非變易法」,依文義, 改作「非常,非恆,非不變易法」。理由同上注。

<sup>19 《</sup>阿毘達磨大毘婆沙論》卷1 (大正27, 4a10-11)。

<sup>20 (</sup>雜阿含經) 卷6 (122經):

毘曇<sup>24</sup>的一分,但《施設論》是不限於說一切有部的<sup>25</sup>。

## 四、南傳〈無礙解道〉的二十六種空 (p.113-p.116)

《小部》的《無礙解道》,有〈空論〉一章。先引《相應部》〈六處相應〉的「空」經 <sup>26</sup>,然後廣列二十六空,一一的給以說明。二十六種空是 <sup>27</sup>:

- (1) 空空, (2) 行空, (3) 壞空, (4) 最上空, (5) 相空,
- (6) 消除空, (7) 定空, (8) 斷空, (9) 止滅空, (10) 出離空,
- (11)內空, (12)外空, (13)俱空, (14)同分空, (15)異分空, (16)尊求空, (17)攝受空, (18)獲得空, (19)通達空,
- (20) 一性空, (21) 異性空, (22) 忍空, (23) 攝持空, (24) 深 解空, (25a) 及正知者流轉永盡、(25b) 一切空性中勝義空。<sup>28</sup>

<sup>24</sup> 六分毘曇又稱爲六足論,六足論是:(1)(法蘊足論),(2)(集異門足論),(3)(施設足論),(4)(品類足論),(5)(界身足論),(6)(識身足論)。參見印順法師著《說一切有部爲主的論書與論師之研究)p.121-p.171。

<sup>25</sup> 參見印順法師著《說一切有部為主的論書與論師之研究》p.142-p.144: 《施設論》,起初極可能為「世間施設」部分,後又增編成八品。……《施設論》,是有古代的論說為基礎的。其淵源,與《長阿含經》的集成,可能有關。《施設論》的成立,與《世記經》、《立世阿毘曇論》等同時,適應當時佛教界的一般需要而造作。……離阿育王的時代不遠。《施設論》,是不限於說一切有部的。……毘婆沙師非常重視《施設論》,引用的多達七十餘則。這是由於「世間施設」,「業施設」,當時重視的問題,要借重《施設論》的緣故。但《施設論》義,每與毘婆沙師不合,有的勉強的給予會通,有的就簡單的說:「彼不應作是說」。這也可以說明,《施設論》並不是專屬於說一切有部的。但由於說一切有部的重視,《施設論》畢竟成為說一切有部的論書了。

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> 《相應部》(日譯南傳15冊, p.87-p.88); 《無礙解道》(日譯南傳41冊, p.113-p.114)。

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> 〈無礙解道〉(日譯南傳41冊, p.114)。以下解說,見該書p.114-p.124。 〈漢 譯南傳〉44冊, 〈無礙解道二〉〈俱存品第十,空論〉, p.90-p.98。

<sup>28 〈</sup>日譯南傳〉(41冊,p.114)僅列二十五種空。印順法師於〈原始佛教聖典之 集成〉p.858亦說二十五種空:「〈無礙解道〉、〈義釋〉這兩部,在網碟部的 論義中,如七十三智、六十八解脫、二十五種空等,都可以看出:到了定義精 嚴,繁瑣分別的階段。」但印順法師於〈空之探究〉p.113最後的「正知者流轉 永盡、一切空性中勝義空」別成二種空來解說:1、正知者流轉永盡,是證得 阿羅漢果聖者的有餘涅槃;2、一切空性中勝義空,則是無餘涅槃。依印順法

以下方便分成八類來說明: (p.113~p.116)

- (一)(11)內空,(12)外空,(13)俱空,(1)空空<sup>29</sup> 依《無礙解道》的說明,在這二十六種空中,(11)內空,(12)外空,(13)俱空(即是內外空),(1)空空:這四種空的意義是:「我、我所、常、堅固、恆、不變易法空」,與說一切有部等所說相同。
- (二)(6)消除空<sup>30</sup>,(7)定空<sup>31</sup>(或譯彼分空),(8)斷空,(9)止滅空,(10)出離空,(16)尋求空<sup>32</sup>,(17)攝受空,(18)獲得空,(19)通達空,(22)忍空,(23)攝持空,(24)深解空<sup>33</sup>

師的看法,此二者皆是勝義空的一分,故在此暫將所編的序號分列為 (25a)及(25b)。

- 29 《無礙解道》:「如何是空空?於眼,我、我所、常、堅固、恒、不易法是空,於耳……(乃至) ……於鼻……於舌……於身……於意,我、我所、常、堅固、恒、不變易法亦是空。如是是為空空。」(《日譯兩傳》41,p.114-p.115)
- 30 《無礙解道》:「如何是消除空?依<u>出離而欲貪被消除是空,依無瞋而瞋被消除是空,依先明而惛眠被消除是空,依無散亂而掉舉被消除是空,依法決定而疑被消除是空,依智而無明被消除是空,依勝喜而不欣喜被消除是空,依初靜慮而〔五〕蓋被消除是空……乃至……依阿羅漢道而一切煩惱被消除是空。此是消除空。」(《日譯南傳》41, p.116-p.117)</u>
- 31 〈無礙解道〉:「如何是定空?依出離而欲貪是定空,依無瞋而瞋是定空,依 光明想而惛眠是定空,依無散亂而掉舉是定空,依法決定而疑是定空,依智而 無明是定空,依勝喜而不欣喜是定空,依初靜慮而(五)蓋是定空,……乃 至……依退轉觀而合現貪是定空。此是定空。」(《日譯兩傳》41,p.117) 「依退轉觀而合現貪是定空」,《清淨道論》於〈說道非道智見清淨品〉「十 八大觀」時提到:「修還滅隨觀者,斷結縛住著(斷欲結等之煩惱住著)。」 與此意相合(Visuddhimagga, p.629)。
- 32 《無礙解道》:「如何是尋求空?於尋求出離而欲貪是空,於尋求無瞋而瞋是空,於尋求光明想而惛眠是空,於尋求無散亂而掉舉是空,於尋求法决定而疑是空,於尋求智而無明是空,於尋求勝喜而不欣喜是空,於尋求初靜慮而(五)蓋是空……乃至……於尋求阿羅漢道而一切煩惱是空。此是尋求空。」(《日譯兩傳》41,p.120)
- 33《無礙解道》:「如何是深解空?於深解出離而欲貪是空,於深解無瞋而瞋是空,於深解光明想而惛眠是空,於深解無散亂而掉舉是空,於深解法决定而疑是空,於深解智而無明是空,於深解勝喜而不欣喜是空,於深解初靜慮而(五)蓋是空,……乃至……於深解阿羅漢道而一切煩惱是空。此是深解空。」(《日譯兩傳》41,p.123)

此十二種空,與《空小經》的方法相同,也是次第深入,一分一分 的空。

如(6)消除(或譯伏,伏惑的伏)空是:依出離故貪欲消除空,依 無瞋故瞋消除空,依光明想故惛沈睡眠消除空,依不散亂故掉舉消 除空,依法決定故疑消除空,依智故無明消除空,依勝喜故不欣喜 消除空,依初禪故五蓋消除空,……依阿羅漢道一切煩惱消除空。 從(6)消除空到(10)出離空,都是依這樣的次第說空34。

(16) 尋求空以下,都與出離有關,如出離尋求, ……出離深解。 所以,(16)尋求空是:出離尋求故貪欲空,無瞋尋求故瞋恚 空, ……阿羅漢道尋求故一切煩惱空。一直到(24)深解空是:出 離深解故貪欲空,……阿羅漢道深解故一切煩惱空。

- ※這十二種空,都是一分一分的空,到達一切煩惱空爲止;離(一分 或全部)煩惱爲空,正是《相應部》中空於貪、瞋、癡的本義。
- (三)(20)一性空,(21)異性空<sup>35</sup>,(25a)正知者流轉永盡[勝義空]<sup>36</sup> 從出離貪欲,到阿羅漢道一切煩惱空的次第,還有(20)一性空, (21) 異性空及(25a) 勝義空的一分(一切煩惱的流轉永盡,有餘 涅槃)。

**會欲、瞋等是異性;出離、無瞋等離煩惱是一性。思出離等一性而** 貪欲等異性空,能離煩惱的一性也是空,名爲(20)一性空、

<sup>34</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉p.116註12:「唯『定空』末句,作:『依退轉觀 合現貪定空』(日譯南傳41·p.117)。」

<sup>35 (</sup>無礙解道):「如何是一性空、異性空?欲貪是異性,出離是一性,若思出 離一性者,欲貪是空。瞋是異性,無瞋一性,若思無瞋一性者,瞋是空。惛眠 異性, 光明想一性, 如思光明想一性者則惛眠空。掉舉異性, ……乃至……疑 是異性,……乃至……無明是異性,……乃至……不欣喜是異性,……乃 至…… (五)蓋是異性,初靜慮是一性,若思初靜慮一性者, (五)蓋是 空, ……乃至……一切煩惱是異性, 阿羅漢道是一性, 若思阿羅漢道一性者, 一切煩惱是空。此是一性空、異性空。」(《日譯南傳》41,p.121-p.122)

<sup>36 (</sup>無礙解道):「於此處正知者依出離而永盡欲貪之流轉,依無瞋而永盡瞋之 流轉,依光明想而永盡惛眠之流轉,依無散亂永盡掉舉之流轉,依法決定而永 盡疑之流轉,依智而永盡無明之流轉,依勝喜而永盡不欣喜之流轉,依初靜慮 而永盡 (五)蓋之流轉……乃至……依阿羅漢道而永盡一切煩惱之流轉。」 ( (日譯南傳) 41, p.123)

#### (21) 異性空。

(25a) 勝義空,與說一切有部所說的不同。勝義,約涅槃說。如依 出離而貪欲的流轉永盡,到依阿羅漢道而一切煩惱的流轉永盡,煩 惱永滅而不再生起了,最究竟的是證得阿羅漢果——<u>有餘涅槃</u>,是 勝義空的一分。

※以上所說的種種空,都是空於煩惱的。

(四) (25b) 一切空中的勝義空<sup>37</sup> (無餘涅槃)

勝義空的另一意義是:眼等滅,以後不再生起了。這是(25b)「一切空中的勝義空」,可說是最究竟的空。約依無餘涅槃而般涅槃說,不但煩惱空,業感的異熟身,一切生死流轉也永滅了。

#### (五) (4) 最上空 38

(4)最上空是:「一切行寂止,一切取定棄,愛盡,離欲,滅,涅槃」,也是依涅槃說(勝義空約涅槃永不生說,最上空約有爲、煩惱等滅盡說涅槃)的。在《雜阿含經》中,作:「一切諸行空寂,不可得,愛盡,離欲,涅槃」<sup>39</sup>。

空是涅槃義,在勝義空及最上空中,明顯的表示出來。

## (六) (3) 壞空 40

(3) 壞空的意義是:色等是自性空的,已滅的色等,已壞是壞空。

<sup>38 (</sup>無礙解道》:「如何最上空?此句是最上,此句是最勝,此句是殊勝,謂一切行的寂止,一切取之定棄,渴愛之滅盡、離欲、滅、涅槃。此是最上空。」(《日譯兩傳》41,p.116)

<sup>39 《</sup>雜阿含經》卷10 (262經):「一切諸行空寂·不可得·愛盡·離欲·涅槃。」(大正2,66b17-18)

<sup>40 《</sup>無礙解道》:「如何是壞空?於所生之色自性是空,已滅之色是已壞而空。 於所生之受自性是空,已滅之受是已壞而空,所生之想……所生之行……所生 之識……所生之眼……(乃至)……於所生之有自性是空,已滅之有是已壞而空。此是壞空。」(《日譯兩傳》41,p.115)

五蘊、六處是自性空的,所以已滅的是壞空;壞空與十空中的「散壞空」相當。

## (七) (2) 行空<sup>41</sup>, (5) 相空<sup>42</sup>

行有福行,非福行,不動行;身行,語行,意行;過去行,未來 行,現在行。

相有愚相,賢相;生相,住異相,滅相(約五蘊,六處,十二因緣別說)。

這些行與相,都是約「此中無他」來說空。如:

福行中,非福行、不動行空;

非福行中,福行、不動行空;

不動行中, 福行、非福行空。

<sup>41 (</sup>無礙解道):「如何是行空?於行有三,是福行、非福行、不動行。於福行,非福行、不動行是空;於非福行,福行、不動行是空;於不動行,福行、非福行是空。此是三行。

於其他有三行,是身行、語行、心行。於身行,語行、心行是空;於語行,身 行、心行是空;於心行,身行、語行是空。此是三行。

於其他有三行,是過去行、未來行、現在行。於過去行,未來行、現在行是空;於未來行,過去行、現在行是空;於現在行,過去行、未來行是空。此是三行。如是是行空。」(《日譯兩傳》41,p.115)

<sup>42 (</sup>無礙解道):「如何是相空?於相有二,是愚相與賢相。於愚相,賢相是空;於賢相,愚相是空。

於相有三,生相、滅相、住異相。於生相,滅相、住異相是空;於滅相,生相、住異相是空;於住異相,生相、滅相是空。於色之生相,滅相、住異相是空;於色之滅相,生相、滅相是空。於受之(……)想之(……)行之(……)識之(……)眼之(……)乃至……於老死之生相,滅相、住異相是空;於老死之滅相,生相、住異相是空;於老死之成相,生相、住異相是空;於老死之徒程,生相、滅相是空。此是相空。」(《日譯兩傳》41,p.116)

- (八)(14)同分空 <sup>43</sup>,(15) 異分空 <sup>44</sup> 同分是同類,異分是異類。
  - (14) 同分空是自性中自性空。
  - (15) 異分空是他性中他性空。
- ※在這二十六種空中,七、八——二類、四空〔(2)行空、(5)相空、 (14)同分空、(15)異分空〕,不知依什麼經義而立?

<sup>43 〈</sup>無礙解道〉:「如何是同分空?六內處是同分空,六外處是同分空,六職身是同分空,六觸身是同分空,六受身是同分空,六想身是同分空,六心身是同分空。此是同分空。」(《日譯兩傳》41,p.119-p.120)

<sup>44 (</sup>無礙解道》:「如何是異分空?於六內處而六外處是異分空,於六外處而六 識身是異分空,於六識身而六觸身是異分空。於六觸身而六受身是異分空,於 六受身而六想身是異分空,於六想身而六心身是異分空。此是異分空。」 (《日譯兩傳》41,p.120)

## 第二章 部派——空義之開展 第八節 諸行空與涅槃空¹ (p.117~p.123)

釋厚觀 (2004.12.8)

## 一、諸行空 (p.117)

(一)有部阿毘達磨論師的空義,重於「常空,恆空,不變易法空,我我 所空」

說一切有部的阿毘達磨論師,對於空的意義,著重於經說的:「常空,恆空,不變易法空,我我所空」<sup>2</sup>。

空是無我,無我所;如雙舉「空」與「無我」而辨其差別,那末空是「無我所」義。「非我行相與空行相,俱能緣一切法」<sup>3</sup>,所以可說一切法是空、無我的。不過,這只是有漏的,如果是無漏的空與無我行相,那就唯緣苦諦,不通於一切法了。<sup>4</sup>

### 1 (空之探究) p.123:

空,有二方面。諸行空,那是無我我所的意思;進而說明為:「常空,恆空,不變易法空,無我我所」。另一方面是:一切煩惱空,空的是煩惱(業苦),也就以空來表示離煩惱(業苦)的涅槃。寂,出離,(止)滅,滅等,也都表示是空的,有「出世空性」的名稱。

問:若非我行相,與空行相,俱能緣一切法者,此二行相有何差別? 答:非我行相對治我見,空行相對治我所見。……是謂二種行相差別。(大正 27,45b3-17)

#### 4(1) 《空之探究》p.107:

說一切有部,立四諦、十六行相,「空三摩地,有空、非我二行相;無願三摩地,有苦、非常,及集(諦下四:因、集、緣、生),道(諦下四:道、如、行、出)各四行相;無相三摩地,有滅(諦下滅、靜、妙、離)四行相」。這是約能為四諦下煩惱對治的無漏智說,如約有漏智所緣行相說,那空與無我二行相,是通於四諦、一切法的。不但有漏的苦與集,是空的、無我的;無漏有為的聖道,無漏無為的滅,也是空的、無我的。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 〈雜阿含經〉卷11,273經(〈撫掌喻經〉):「空諸行,常、恆住、不變易法空,無我我所」。(大正2,72c);參見〈空之探究〉p.103。

<sup>3 《</sup>大毘婆沙論》卷9:

- (二)我我所空,是法爾如此,本性如此的
  - 1、關於我我所空,《雜阿含經》卷9(232經)說: 「常、恒、不變易法空,我〔我〕所空。所以者何?此性 自爾。」5
  - 2、「此性自爾」,《瑜伽師地論》解說爲:「又此空性,離諸因緣, 法性所攝,法爾道理為所依趣」6。我我所空,是法爾如此,本性如 此的。
  - 3、《大毘婆沙論》也說:「住本性空,觀法本性空無我故」。7 「一切法本性空」,說一切有部的含義,當然與大乘8不同,但「一 切法本性空,,說一切有部的論師,確已明白的揭示出來了!

「空有二種:一者、有為,二者、無為。此中有為,空無常、恆、久久安住,不 變易法,及我、我所。若諸無為,唯空無有我及我所。又此空性,離諸因緣, 法性所攝,法爾道理為所依趣。此或如是,或異、或非,遍一切處,無不同歸 法爾道理。

參見印順法師〈雜阿含經論會編(上)》p.277。

- 7 (阿毘達麼大毘婆沙論) 卷105 (大正27,542b25-26)。
- 8 (1)大乘之「本性空」,參見《空之探究》p.168:「本性空:本性是有為法 性、無為法性,本性如此,名為本性。有為、無為法性是空的,名本性 空。」
  - (2) 《摩訶般若波羅蜜經》卷5:「何等為性空?一切法性,若有為法性、若 無為法性,是性非聲聞、辟支佛所作,非佛所作,亦非餘人所作,是性性 空,非常非滅故。何以故?性自爾,是名性空。」(大正8,250c8-11)
  - (3) 《大智度論》 符31:「性空者,諸法性常空,假來相續故,似若不空。嬖 如水性自冷,假火故熱,止火停久,水則還冷。諸法性亦如是,未生時空 無所有,如水性常冷;諸法眾緣和合故有,如水得火成熱;眾緣若少若 無,則無有法,如火滅湯冷。如經說:眼空,無我、無我所。何以故?性 自爾!耳、鼻、舌、身、意,色乃至法等,亦復如是。…… 性空有二種:一者、於十二入中無我、無我所;二者、十二入相自空。 無我、無我所,是聲聞論中說。

<sup>(2)</sup> 參見《阿毘達磨大毘婆沙論》卷9(大正27,45b17-c4)。

<sup>5 (</sup>雜阿含經) 卷9 (232經) (大正2,56b24-25)。

<sup>6 (</sup>瑜伽師地論) 卷90 (大正30,812a9-14):

## 二、貪空、瞋空、癡空 (p.117)

另一方面,「貪空、瞋空、癡空」——一切煩惱空的經義,顯然的沒有受到說一切有部論師的注意。

- (一) 〈雜阿含經〉是以「貪欲永盡,瞋恚永盡,愚癡永盡」來表示涅槃 與無爲的。<sup>9</sup>「貪空、瞋空、癡空」的空,也與涅槃有關。
- (二) 《雜阿含經》卷10(262經)(大正2·66b17-18)說: 「(1) 一切諸行空寂,(2) 不可得,(3) 愛盡,(4) 離欲, [(5) 滅],(6) 涅槃。」

#### (三) 《相應部》作:

「(1) 一切行寂止, (2) 一切依定棄, (3) 夐盡, (4) 離欲, (5) 滅盡, (6) 涅槃」<sup>10</sup>。

諸行寂止,與諸行空寂相當。一切有部所誦的〈雜阿含經〉,的確 是空寂。

摩訶衍法說:十二入我、我所無故空,十二入性無故空。……性名自有,不待因緣,若待因緣,則是作法,不名為性。諸法中皆無性,何以故?一切有為法,皆從因緣生,因緣生則是作法;若不從因緣和合,則是無法;如是一切諸法性不可得故,名為性空。……

復次,性空者,從本已來空。……又人謂五眾、十二入、十八界皆空;但如、法性、實際,是其實性。佛欲斷此疑故,但分別說五眾,如、法性、實際,皆亦是空,是名性空。復次,有為性三相:生、住、滅;無為性亦三相:不生、不住、不滅。有為性尚空,何況有為法!無為性尚空,何況無為法!以是種種因緣,性不可得,名為性空。」(大正25,292a28-293a24)

#### 9 〈雜阿含經〉卷31 (890經):

云何無為法?謂貪欲永盡,瞋恚、愚癡永盡,一切煩惱永盡,是無為法。 云何為無為道跡?謂八聖道分:正見,正志,正語,正葉,正命,正方便,正 念,正定,是名無為道跡。(大正2,224b1-5)

另參見《相應部》(43)「無爲相應」(日譯南傳16上,p.77)。

10 《相應部》(22)「蘊相應」(日譯南傳14,p.208)。

#### (四) 《瑜伽師地論》卷83 (大正30·766a22-26) 說:

- (1) 所言空者,謂離一切煩惱等故。
- (2) 無所得者, 謂離一切所有相故。
- (3) 言愛盡者,謂不希求未來事故。
- (4) 言離欲者,謂無現在受用意樂故。
- (5) 所言滅者,謂餘煩惱斷故。
- (6) 言涅槃者,謂無餘依故。

「空」,是離一切煩惱的意思。離一切煩惱而畢竟空寂,以「空」來 表示涅槃。

實際上,涅槃是不可表示的;空與不可得等,都是烘雲托月式的表示 涅槃。

《雜阿含經》說到煩惱空,一切諸行空寂,沒有受到論師們的重視, 這可以斷定:現在的〈雜阿含經〉,還是說一切有部內,經師與論師 沒有分派以前的誦本。

## 三、說一切有部論師所論究之涅槃義 (p.118-p.119)

#### (一)涅槃即是擇滅

《大毘婆沙論》卷32說:「如是擇滅,亦名涅槃。」11

有部的論師們,對涅槃的空義沒有重視,而對涅槃的擇滅有相當的 論究,對「一切法空性」說,是有高度啓發性的。

如是擇滅,亦名涅槃、亦名不同類、亦名非聚、亦名非顯、亦名最勝、亦名通 達、亦名阿羅漢、亦名不親近、亦名不修習、亦名可愛樂、亦名近、亦名妙、 亦名出離。

問:何故擇滅亦名涅槃?

答: 繫名為趣, 涅名為出, 永出諸趣故名涅槃。

復次,繫名為臭,涅名為無,永無臭穢諸煩惱業故名涅槃。

復次,繫名稠林,涅名永離,永離一切三火三相諸蘊稠林故名涅槃。

復次,繫名為鱵,涅名為不,此中永無煩惱業縷,不纖生死異熟果絹故名涅槃。

<sup>11 (</sup>大毘婆沙論) 卷32 (大正27,163a25-b6):

#### (二) 說一切有部主張涅槃別有實體

《俱舍論》說:「此法自性,實有離言,唯諸聖者各別內證,但可方 便總相說言:是善,是常,別有實物,名為擇滅,亦名離繁」。12 擇滅是「擇所得滅」,以智慧簡擇諦理,有漏法滅,但不只是有漏 法的滅無,而是得到了無爲的(擇)滅。

(三)有多少有漏法,就有多少擇滅

依《大毘婆沙論》13 說:有多少有漏法,就有多少擇滅。擇滅與有

(2) 印順法師 (性空學探源) p.224-p.226:

涅槃,在後代的佛法中有著有與無、同與異的不同解釋。直覺體驗的這種 涅槃境界,不能從正面去具體說明,只可方便用世間言語形容;因它是世 間無常紛擾諸般痛苦的否定,所以用「常」、「寂」等詞句來形容描寫, 這是大家共許的。如《順正理論》卷四七說:「如正法中於涅槃體雖有謂 實,謂非實異,而同許彼是常是寂故。」

涅槃的有無,固為諍論所在,但不是諍論有沒有涅槃,是說否定的當下是 不是有實在的別體。這在薩婆多部、犢子部等,都主張實有的,如《俱舍 論〉第六卷云:「此法自性實有難言,唯諸聖者各別內證,但可方便總相 說言:是善是常,別有實物名為擇滅,亦名離繁。」

涅槃,是聖者各別內證——內心直覺體驗到的,是離言不可說的……。 雖不可說,但有部他們認為是實有的;只是這種有,不是平常見聞覺知 到而可說的(後代發展為真當妙有),只能方便的用「常」、「善」、 「寂」等來形容它。

不像有為世象之由關係而有,它是超越時間性的,證不證悟它都是本來 如此的,所以叫「常」。

世間雖有善惡無記三性,但都是有漏雜染的,在勝義的立場都不是善, 而唯勝義的涅槃才是純善的,它與相對可記性的世間善有絕大的不同, 所以叫「善」。

寂是不動亂;世間一切動亂起滅相,到此皆風平浪靜,在生滅的否定意 義上,名之曰「寂」。

涅槃的建立,在學派中有著假實的不同,而這離言常寂的意義則無不 同。

涅槃體性的擇滅無為,有部認為實有,是說涅槃離繁,有漏法不生,不 **覃是消極的不生,是另有擇滅無為的實法,有力能使有漏法滅而不生。** 這思想,在大乘的某一種立場上看,是有意義的。

13 (大毘婆沙論) 袋31:「問:擇滅自性,為是一物,為多物耶?……評曰:應 作是認,隨有漏法有爾所體,擇滅亦爾。隨所繫事體有爾所,離繫亦有爾所體 故。」(大正27, 161c21-162a24)

<sup>12 (1) 《</sup>阿毘達磨俱舍論》卷6 (大正29,34a10-12)。

**漏法**,是相對應的。以智慧簡擇,某法,某一類或一切有漏法滅 了,就得一法、一類或一切的擇滅(得一切擇滅,名爲得涅槃)。

- (四)諸有情類, 普於——有漏法中, 皆共證得一擇滅體
  - 1、相對於一切有漏法的擇滅無爲,不生不滅,本來如此。約眾生與眾 生所得來說,是同一的,所以「應作是說:諸有情類,普於一一有 漏法中,皆共證得一擇滅體,14。
    - 一人所得的無數擇滅,擇滅與擇滅,也是無差別的。15

#### 14 (大艮婆沙論) 卷31:

問:已知擇滅隨所擊事有爾所量,諸有情類證擇滅時,為共證一?為各別證? 設爾何失?二俱有過。

- 1、若共證一,云何涅槃名不共法?又若屬者,若一有情得涅槃時,一切 有情亦應皆得;若爾則應不由功用自然解脫。
- 2、若各別證,云何涅槃名不同類?又契經說當云何通?如說:如來解脫 與餘阿羅漢等解脫無異。

答:應作是說,諸有情類證擇滅時,皆共證一。

問:若爾云何涅槃名不共法?

答:涅槃體雖實是共,而約得說名不共;以離繫得一一有情自相續中各別起故。

問:若一有情得涅槃時,諸餘有情何故不得?

答:若身中有涅槃得者名得涅槃,無則不爾,故無一時一切有情得涅槃失。

有餘師說:諸有情類證擇滅時,各各別證。……

評曰:……應作是說:諸有情類普於一一有漏法中,皆共證得一擇滅體。前說 擇滅隨所繫事多少量故,由此前說於理為善。(大正27,162a24-c9)

15 印順法師 (性空學探源) p.229-p.231:

涅槃一多的問題。擇滅無為是一是多呢?如我於貪得擇滅,於瞋也得擇滅,這 兩種擇滅是一是異呢?又如我對貪擇滅難繁,你也對貪擇滅離繫,兩個人的擇 滅是同是異呢?在理論說明上,這都成為問題。

- 有部學者,認為一個人的各種擇滅是異體的,因為擇滅不是一時得的,從 見道到修道無學道,各階段有各階段不同擇滅,體性理應非一。即在同 一對治上,彼此兩個人雖同得擇滅,但也不應同體,不然,彼此獲證過 程的頓漸,就無法說明。
- (2) 在較古樸的有部義,也有說彼此有情所得涅槃是同一的,如《婆沙》卷三 一說:「諸有情類,普於一一有漏法中,皆共證得一擇滅體,前說擇滅 隨所擊事多少量故。
  - 一種有漏法,即有一種擇滅無為存在;你能離擊,你即能體驗證得;我 能離繁,我即能體驗證得;同一有漏的擇減無為,是彼此共證的。不

2、相對應於有漏有爲的擇滅,不共證得而體性不二,這與(大乘)一 切法本有寂滅性(或空性),不是非常類似的嗎?不過有部但約有 漏法說而已。16

#### 四、赤銅鍱部中所說的涅槃空義 (p.119-p.120)

(一)涅槃的空義,赤銅鍱部是充分注意了的。如《無礙解道》所說的 (4) 最上空 17, (25a、25b) 勝義空 18, 都是約涅槃說的。

過,在一個有情上,則又因繁---有漏法的眾多,而擇滅也別為眾多,因 為一有漏法就有一擇滅無為。有部學者,不但是有為的多元實在論者,在 無為法上還是多元實在論。不過,這只是有部一家的見解。

- (3) (俱舍) 卷一、 (順正理) 卷一, 同說到有一家擇減無為體性是一的主 張。如云:「有作是言:諸所斷法同一擇滅。對法者言:隨繁事別。」此 擇滅是一論者,雖不知部屬,以理推測,應是大眾分別說系的主張。
- (4) 就是純從有部立場上說,也還有一種不同的思想,如《俱舍》引敘到「滅 無同類」的主張,即等於說擇滅是一;因為如果擇滅是多,就應該有同類 了;正因為擇滅是一,所以沒有同類。雖然後代以「無同類因」義來解釋 會通。有部的古義或許是主張擇滅是一的。
- (5) 主張擇滅同,謂是一味的;主張擇滅異,謂是差別的。後代大乘以虚空為 譬喻來會通一味與差別:處空,隨了器皿的方圓,而有方圓之別,如道 空茶杯中的圓空,與空箱子中的方空,此空不是彼空,方圓位置不能說 無別。但,空的體性,是渾然同一的,不能認有差別。擇滅如果決定只 有一個,則一解脫一切解脫,依次的修證是徒勞的了。擇滅如果說是眾 多差別,難道直覺體驗下的涅槃性還有差別相嗎?這是困難的。大乘虛 空喻的會通,就是針對這困難而發的。
- 16 印順法師 (性空學探源) p.231-p.232:

綜合的觀察一下:擇滅涅槃是佛法的究竟歸宿所在,是直覺體證的境界。如果 從擇滅是一、是無相、是常寂的離言理性上去體會,則與後代大乘所說的空性 的会藏更近。不遇,空,乃即事相之有而空,有多少「有」,即有多少空。 空,一面是遍一切一味的共相,一面又可認是一一差別法的自相,如〈般若 經》上說的「色性空、受性空」,五蘊乃至一切智智等——法的自性空義,就 是明白的文證。這後代大乘空義上的不自不共,與擇滅的不一不異的思想,正 是一樣的。不過,也稍有不同:擇滅是單在有漏法的否定上說的,空則通於有 漏無漏本性的否定,如道諦,縱是無漏,也還是空的。

- 17 (1)參見《空之探究》第二章第七節〈空之類集〉p.115。
  - (2) 《無礙解道》(《日譯南傳》41,p.116)。
- 18 (1) 參見 《空之探究》 第二章第七節〈空之類集〉p.115:

(25a) 勝義空,與說一切有部所說的不同。勝義,約涅槃說。如依出離而 貪欲的流轉永盡,到依阿羅漢道而一切煩惱的流轉永盡,煩惱永滅而不再

- (6) 消除空 19, (7) 定空, (8) 斷空, (9) 止滅空, (10) 出離空等, 或淺或深,而最深徹的,是依阿羅漢道而一切煩惱空。 特別是止滅與出離,就是「依離,依離欲,依(止)滅,向於捨」 的離與滅。這些文字,都表示袪除煩惱而可以名爲空的;也可以表 示涅槃。20
- (二) 所以四念住的不淨、苦、無常、無我,也被稱爲淨空、樂空、常 空、我空了。21 一切煩惱滅 — 一切煩惱空,煩惱的完全出離(滅,空),就是 「滅(諦),涅槃」,如《無礙解道》的「離論」22所說。
- (三)涅槃,被稱爲最上空,如《小部》《無礙解道》(日譯南傳 41, p.116) 說:「何為最上空?此句最上,此句最勝,此句殊勝, 謂一切行寂止,一切取(或譯「依」)定棄,渴愛滅盡,離欲, 滅,涅槃。

生起了,最究竟的是證得阿羅漢果——有餘涅槃,是勝義空的一分。勝義 空的另一意義是:眼等滅,以後不再生起了。這是(25b)「一切空中的 勝義空」,可說是最究竟的空。約依無餘涅槃而般涅槃說,不但煩惱空, 業感的異熟身,一切生死流轉也永滅了。

- (2) 《無礙解道》(《日譯南傳》41,p.123-p.124)。
- 19 (1) 《空之探究》 p.114: 「消除 (或譯伏, 伏惑的伏) 空是: 依出離故貪欲 消除空,依無瞋故瞋消除空,依光明想故惛沈睡眠消除空,依不散亂故掉 舉消除空,依法決定故疑消除空,依智故無明消除空,依勝喜故不欣喜消 除空,依初禪故五蓋消除空,……依阿羅漢道一切煩惱消除空。從消除空 到出離空,都是依這樣的次第說空。
  - (2) 〈無礙解道〉(《日譯南傳》41,p.116-p.117)。
- <sup>20</sup> 參見〈四豁論〉符3說:「汝問無餘,滅,離,滅,捨,斷,棄,此七義何異 者?答:此皆是涅槃別名。」(大正32,390a)。凡涅槃別名,大抵可以稱之 爲空。
- 21 (清淨道論) (日譯南傳64, p.270)。
- 22 (無礙解道)「離論」(日譯南傳41,p.170-p.177;漢譯南傳44,p.135p.141) •

## 五、以「遮遺、超越、不可思議」之方式來表示涅槃 (p.120-p.121)

(一)最上空的內容,《雜阿含經》也多處說到,如說:「此則寂靜,此則勝妙,所謂捨,離一切有餘(依),愛盡,無欲,滅盡,涅槃」<sup>23</sup>。除了《雜阿含經》卷十(如上所引<sup>24</sup>)說到「一切行空寂」外,一律都譯作「捨」。

涅槃,在《阿含經》中,是以煩惱的滅盡,蘊處(身心)滅而不再生 起來表示的,如火滅一樣。但以否定(遮遺)方式來表示,並不等於 沒有。

- (二)表示超越一切的,不可思議性,可以有三例:
  - 1、《雜阿含經》卷34(958經)(大正2·244b29-c6)說:

於如來有後死則不著;無後死,有無後死,非有非無後死,則不著。 受……。想……。行……。識如實知,識集、識滅、識味、識患、識 出如實知,如實知故,於如來有後死,則不然;無後死,有無後死, 非有非無後死,則不然;甚深,廣大,無量,無數,皆悉寂滅<sup>25</sup>。

#### (瑜伽師地論)解說爲:

世尊依此,密意說言:甚深,廣大,無量,無數,是謂寂滅。 由於此中所具功德難了知故,名為甚深;

極寬博故,名為廣大;

無窮盡故,名為無量;

數不能數,無二說故,名為無數。26

《雜阿含經》卷10(262經)說:「(1)一切諸行空寂,(2)不可得,(3)愛盡,(4)難欲,[(5)滅],(6)涅槃。」(大正2,66b17-18)與此經相當的《相應部》作:「(1)一切行寂止,(2)一切依定棄,(3)愛盡,(4)難欲,(5)滅盡,(6)涅槃」。諸行寂止,與諸行空寂相當。一切有部所誦的《雜阿含經》,的確是空寂。

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> 〈雜阿含經〉卷31(867經)(大正2,220a1-3);又卷3(61經)(大正2,15c18-22)。

<sup>24 〈</sup>空之探究〉p.117-p.118:

<sup>25《</sup>中部》(72)《婆蹉衢多火(喻)經》說:「甚深,無量,莫知其底,猶如 大海。」(日譯南傳10,p.317-p.319)

<sup>26 〈</sup>瑜伽師地論〉卷50 (大正30,577b25-29)。

這是以大海的難以測度來比喻的;這一喻說,在超越中意味著不可思 議的內容,可能引起不同的解說。

2、如《雜阿含經》卷34(962經)(大正2・245c19-246a10)說:

婆蹉種出家白佛:「瞿曇!何所見?」

佛告婆蹉種出家:「如來所見已畢。婆蹉種出家!然如來見,謂見此 苦聖諦,此苦集聖諦,此苦滅聖諦,此苦滅道跡聖諦。作如是知、如 是見已,於一切見、一切受、一切生、一切我、我所見、我慢、繁 著、使,斷滅、寂靜、清涼、真實。如是等解脫比丘,生者不然,不 生亦不然。」

婆蹉白佛:「瞿曇!何故說言生者不然?」

佛告婆蹉;「我今問汝,隨意答我。婆蹉!猶如有人,於汝前然火, 汝見火然不?即於汝前火滅,汝見火滅不?」

婆蹉白佛:「如是,瞿曇!」

佛告婆蹉:「若有人問汝:向者火然,今在何處?為東方去耶?西 方、南方、北方去耶?如是問者,汝云何說?」

婆蹉白佛:「瞿曇!若有來作如是問者,我當作如是答:若有於我前 然火,薪草因緣故然,若不增薪,火則永滅,不復更起。東方、南 方、西方、北方去者,是則不然。

佛告婆蹉︰「我亦如是說︰色已斷、已知,受、想、行、識已斷、已 知,斷其根本,如截多羅樹頭,無復生分,於未來世永不復起。若至 東方、南、西、北方,是則不然,甚深,廣大,無量,無數,永 滅。 127

<sup>27(1) 《</sup>雜阿含經》卷2(39經):「解脫已,於諸世間都無所取、無所著,無 所取、無所著已,自覺涅槃:我生已盡,楚行已立,所作已作,自知不 受後有。我說彼識不至東、西、南、北,四維、上、下,無所至趣,唯 見法,欲入涅槃、寂滅、清涼、清淨、真實。」(大正8,9a20-25)

<sup>(2) (</sup>雜阿含經》卷11(276經):「尊者難陀告諸比丘尼:善哉!善哉!比 丘尼!汝於此義應如是觀察:彼彼法緣,生彼彼法;彼彼法緣滅,彼彼 生法亦復隨滅、息、沒、寂靜、清涼、真實。」(大正2,75all-14)

<sup>(3) 《</sup>雜阿含繆》 袋3(64繆):「解脫故於諸世間都無所取,無所取故無所 著,無所著故自覺涅槃:我生已盡,焚行已立,所作已作,自知不受後 有。比丘!我說識不住東方,南、西、北方,四維,上、下,除欲見法, 涅槃、滅盡、寂靜、清涼。」(大正2,17a14-19)

《瑜伽師地論》解說此文句,分別爲:「寂滅;寂靜,清涼,宴 默。」<sup>28</sup>

《雜阿含經》卷34(962經)譯爲「斷滅、寂靜、清涼、<u>真實</u>」,此中的「真實」,更意味著充實的內含。

3、《雜阿含經》卷9(249經)(大正2,60a12-21):

尊者阿難又問舍利弗:「如尊者所說,六觸入處盡、離欲、滅、息、 沒已,有亦不應說,無亦不應說,有無亦不應說,非有非無亦不應 說,此語有何義?」

尊者舍利弗語尊者阿難:「六觸入處盡、離欲、滅、息、沒已,有餘耶?此則虛言。無餘耶?此則虛言。有餘無餘耶?此則虛言。非有餘非無餘耶?此則虛言。若言六觸入處盡、離欲、滅、息、沒已,雖諸虛偽,得般涅槃,此則佛說」。

末二句,與此相當的《增支部》,作「戲論滅,戲論寂」<sup>29</sup>。《雜阿 含經》的「虛僞」,是「戲論」的異譯。涅槃是不能是有、或是無 的;這些相對的語句,都不過是戲論,戲論是不足以表示涅槃的。

《雜阿含經》漸傾向於涅槃的真實性,所以說一切有部以爲:「實有 涅槃 30」;「一切法中,唯有涅槃是善是常。」31

<sup>28 (</sup>瑜伽師地論)卷87:「又由後有,諸業煩惱之所攝持,後有種識當知,於此依止建立。彼無有故,當來三種如前所說,差別理趣生長廣大。當知一切悉皆盡滅。又即由彼無所住識,因分果分不復生長,諸道所攝而得生長。又彼空解脫門為依止故,名無所為。無願解脫門為依止故,名為喜足。無相解脫門為依止故,說名為住。於彼愛樂數修習故,得善解脫。一切隨眠永滅盡故,心善解脫,從是已後違得恒住,雖住諸行而無所畏。已得諸蘊任運而滅,餘因斷故無復更生,彼有漏識由永滅已,遍於十方皆無所趣,唯除如影諸受,與彼識蘊識樹,當知如燈皆歸寂滅,即於有餘涅槃界中,依初纏斷,說名<u>寂靜</u>。依第二斷,說名<u>實默</u>。又由三緣,識趣、誠住,皆無所有,一、由自然非染污故。二、由所餘不染污故。三、由餘識助伴無故。」(大正30,789b7-24)

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> 〈增支部〉「四集」(日譯南傳18, p.284)。

<sup>30《</sup>大毘婆沙論》卷34:「諸歸依法者,何所歸依?答:若法實有、現有、想、等想、施設、言說,名為達磨歸依。如是愛盡離滅涅槃,名歸依法。此中若法實有者,顯實有涅槃。此言為遮有作是說:『唯眾苦滅說名涅槃,非實有體。』欲顯涅槃實有自體,故作是說。」(大正27,177b13-18)

<sup>31 (</sup>大毘婆沙論) 卷31:「一切法中,唯有涅槃是善是常,餘不爾故名不同類。

## 六、「諸行空」與「涅槃空」(p.121)

赤銅鍱部說涅槃空,當然也不會說涅槃是沒有。著重於涅槃空的說明, 於是乎「諸行空性」,「涅槃空性」,可說有二種空性了。如《小部》 《論事》(日譯南傳58, p.365)注說:「有二空性,蘊無我相與涅槃。 此中無我相一分,或方便說繁屬行蘊;但涅槃則無所繫屬。」32

- (一)從聖典的施設名言來說,有爲諸行本性空,所以離有爲諸行(煩 惱,業,煩惱業所感的報體)的涅槃,也說爲空。
- (二) 直從涅槃說,一切語言都是戲論,空也是不可說的。但從諸行空, 空卻諸行可名爲涅槃,當然雖不可說,而也可說是空(是滅,是出 離等)了。

依諸行滅而施設涅槃,「諸行空性」與「涅槃空性」,果真是條然不 同的二種空性嗎?

32 印順法師《初期大乘佛教之起源與開展》p.720-p.721:

法」,佛是稱之為甚深、最極甚深的。案遠羅學派注意到[諸]行空與涅槃 空,同有空義,而還不能發見內在的統一性。當時的方廣部,說一切法空無。

部派佛教界,是相當重視空義的。

謂所餘法,有善非常、有常非善、有二俱非;涅槃獨具善常二義,是故獨名不 同類法。」(大正27,162b19-22)

在部派佛教中,上座部系以外,案達羅派立「空性是行蘊所攝」;以為涅槃空 (無相、無願)與「諸行空」(無我)為二,諸行空是行蘊所攝的。這是理解 到經中所說的緣起空與涅槃空。緣起與涅槃寂滅,也就是「有為法」與「無為

## 第二章 部派——空義之開展

第九節 二諦與一切法空無我 (p.123~p.128)

釋厚觀 (2004.12.22)

- 一、「依諸行無我而說勝義空」與「依一切煩惱空而說勝義空」(p.123)
- (一)「諸行空」與「一切煩惱空」(p.123) 空,有二方面:
  - 1、諸行空,那是無我我所的意思;進而說明爲:「常空,恆空,不變 易法空,無我我所」。<sup>1</sup>
  - 2、另一方面是:一切煩惱空,空的是煩惱(業、苦),也就以空來表示離煩惱(業、苦)的涅槃。寂,出離,(止)滅,滅等,也都表示是空的,有「出世空性」的名稱。2

這二方面,「勝義空」明顯的表示了這一意義。



- 1(1)《雜阿含經》卷9(232經)(大正2,56b24-29):
  - 佛告三彌離提:「眼空,常、恆、不變易法空,我所空。所以者何?此性 自爾。若色,眼識,眼觸,眼觸因緣生受——若苦、若樂、不苦不樂,彼 亦空,常、恆、不變易法空,我所空。所以者何?此性自爾。耳、鼻、 舌、身、意,亦復如是,是名空世間。」
  - (2)參見〈空之探究〉第二章第五節〈常空、我我所空〉,p.103-p.105。
- <sup>2</sup>(1)參見《空之探究》第二章第八節〈諸行空與涅槃空〉,p.117-p.123。
  - (2)《空之探究》第一章第一節〈引言〉,p.8:「出世間空性,是聖者所自證的。……出世間空性,是難見難覺,唯是自證的涅槃甚深。……緣起是有為,是世間,是空,所以修空(離卻煩惱)以實現涅槃;涅槃是無為,是出世間,也是空——出世間空性。」

- (二) 說一切有部與赤銅鍱部所說的「勝義空」
  - 在《雜阿含經》3中,是緣起生死相續中,有業報而沒有作者(我的) 異名)。緣起因果是俗數法——法假,無我是勝義。依諸行無我而 說勝義空(性),是說一切有系所說。
  - 2、在《無礙解道》中,勝義空是一切煩惱永滅,六處永滅;涅槃是勝 義、依涅槃的寂滅而說勝義空、是赤銅鍱部所說。

勝義空,也許不載於原始聖典,而在佛法的流傳發揚中,受到部派 的重視,是一項明顯的事實。

說一切有部——依「諸行無我」而說勝義空 赤銅鍱部---依「涅槃的寂滅」而說勝義空

#### 二、〈大毘婆沙論〉中四家的二諦說(p.124)

俗數法與勝義,佛教界安立爲二諦:世俗諦,勝義諦。依四諦而明二 諦的安立,《大毘婆沙論》列舉了四家的二諦說。4

諸比丘!眼生時無有來處,滅時無有去處。如是眼,不實而生,生已盡 滅,有業報而無作者,此陰滅已,異陰相續,除俗數法。耳、鼻、舌、 身、意,亦如是說,除俗數法。俗數法者,謂此有故彼有,此起故彼起, 如無明緣行,行緣識,廣說乃至純大苦聚集起。又復此無故彼無,此滅故 彼滅,無明滅故行滅,行滅故識滅,如是廣說乃至純大苦聚滅。

(2) 參見 (空之探究) 第二章第二節 (勝義空與大空), p.81-p.83。

#### 4 (大毘婆沙論) 卷77:

餘契經中說有二諦:一世俗諦;二勝義諦,問:世俗、勝義二諦云何?

- 一、有作是說:於四諦中前二諦是世俗諦,男女行住及瓶衣等,世間現見諸世 俗事,皆入苦集二諦中故。後二諦是勝義諦,諸出世間真實功德,皆入滅道二 諦中故。
- 二、復有說者:於四諦中前三諦是世俗諦。苦集諦中有世俗事,義如前說。佛 說滅諦如城、如宮、或如彼岸,諸如是尊世俗施設滅諦中有,是故滅諦亦名世 俗。唯一道諦是勝義諦,世俗施設此中無故。
- 三、或有說者:四諦皆是世俗諦攝。前三諦中有世俗事,義如前說。道諦亦有 諸世俗事,儒以沙門、婆羅門名說道諦故。唯一切法空、非我理是勝義諦, 空、非我中,諸世俗事絕施設故。

四、評曰:應作是說,四諦皆有世俗、勝義。苦集中有世俗諦者,義如前說。

<sup>3(1) (</sup>雜阿含經) 卷13(335經) (大正2,92c16-25):

- (一)第一家之二諦說(苦、集爲世俗,滅、道爲勝義)(p.124) 第一家,以苦、集二諦爲世俗,滅、道二諦爲勝義。這是世間處 妄,出世間真實的二諦說,與說出世部相近。5
- (二)第二家之二諦說(前三諦爲世俗,道諦爲勝義)(p.124) 第二家,以前三諦爲世俗,道諦爲勝義。6

苦諦中有勝義論者,謂苦、非常、空、非我理;集諦中有勝義論者,謂因、 集、生、緣理。滅諦中有世俗諦者,佛說滅諦如園、如林、如彼岸等;滅諦中 有勝義諦者,謂減、靜、妙、離理。道諦中有世俗諦者,謂佛說道如船筏、如 石山、如梯蹬、如臺觀、如花、如水;道鑄中有勝義諦者,謂道、如、行、出 理。由說四諦皆有世俗、勝義諦故,世俗、勝義俱攝十八界、十二處、五蘊; 虚空、非擇滅亦二諦攝故。 (大正27,399c8-400a3)

5 印順法師 (性空學探源) (p.121-p.122):

《婆沙》卷七七說有四家的建立二諦,第四家是自宗主張的理事二諦,這與後 來《俱舍》、《順正理》所說的不同,其第一家,如論說:「有作是說:於四 諦中,前二諦是世俗諦,男女行住及瓶衣等世間現見諸世俗事,皆入苦集二諦 中故。後二諦是勝義諦,諸出世間真實功德,皆入滅道二諦中故。」(《大毘 婆沙論》 卷77 , 大正27 , 399c9-13)

〈順正理論〉卷五八 (大正29,667a8-29),也說到這種主張。這以一般苦集相 生的有漏因果為世俗諦。世俗,含有變遷的、虛偽的意思。「男女行住及瓶衣 等」一切常識所見的世俗事,都是苦、集二諦法,都是變遷虛偽的,所以名為 世俗諦。滅、道二諦,是無漏智所體證的境界,是「諸出世間」的「真實功 德」,故是勝義諦。

滅道是真,苦集是妄,所以這二諸是真妄的二諦;苦集是世間,滅道是出世, 所以也就是世出世的二諦。它不是婆沙自宗的主張,與傳說「俗妄真實」的說 出世部思想相近。〈異部宗輪論述記〉傳說出世部的主張說:「世間煩惱從顏 倒起,此復生業,從業生果;世間諸法既顛倒生,顛倒不實,故世間法但有假 名都無實體。出世之法非顛倒起,道及道果,皆是實有。」(唐窺基撰〈異部 宗輪論述記》卷1,卍續藏83,218a13-16) 苦集從顛倒起,是虛幻無體的,故 是世俗;滅道二諦不從顛倒起,是真實有的,故是勝義;這含有勝義諦是實 有,世俗諦是無體的意思。

6 印順法師 (性空學探源) (p.123-p.126):

第二家的主張,如論云:「復有說者,於四諦中前三諦是世俗諦。……世俗施 設滅諦中有,是故滅諦亦名世俗。唯一道諦是勝義諦,世俗施設此中無故。」 ( (大毘婆沙論) 卷77,大正27,399c13-18) 這以是否世俗言義施設來分別二 諦,所以不但苦諦集諦是世俗,滅諦經中嘗說它是「如城如宮」,也有世俗 施設,還是世俗諦。只有道諦,「世俗施設此中無故」,才是勝義。

《順正理論》卷五八,也說有三諦世俗、一諦勝義的二諦論,不過它以是否有 為生滅的意義來安立二諦,故說道為世俗,滅為勝義。如云:「有一類言:三 是世俗,有為皆是亡失法故。」(大正29,665c21-22)

#### (一)以「道」為勝義的意涵:

- (A) 〈婆沙〉引述的以道為勝義的二諦論,很有深義。滅諦是依緣起法建立 的,就在「此生故彼生」的否定——「此滅故彼滅」上建立的,它只是世 俗雜染因果的否定,不是世俗因果系列外別立的,就是經部也不以他為勝 義。道諦則不同,它是在清淨無漏的另一因果系上建立的。所以阿含在說 缘起法則是真是實之外,又說八聖道支是古仙人道,也是真實的。
- (B)大眾系在「緣起無為」外又建立道支無為(法實著《俱舍論疏》卷1,大正 41,470a21-27),因為它是與有漏雜染對立的另一系統的因果必然理則。
- (C) 《雜阿含》卷24,638經說,会利弗般涅槃了,其弟子均頭沙彌取舍利回 祇園,阿難看見了非常的悲傷,釋尊安慰他,謂:「彼舍利弗,持所受戒 身涅槃耶?定身、戆身、解脫身、解脫知見身涅槃耶?阿難白佛言:不 也。」(大正2,176c11-13)会利弗涅槃了,只是有漏因果的身心息滅, 不是戒、定、慧、解脫、解脫知見的五分法身也滅無;這啟示了「道是勝 義」的思想,也就是後來無漏功德常住的思想本源。有漏因果可以否定, 而戒定慧等無漏因果,究竟清淨,本來常住,不可取消。
- (D) 這思想,學派中的大眾系,很有所發揮。如傳說是迦旃延創始的說假部, 謂「道不可修,道不可壞」。《宗輪論述記》解釋道:「一得以去,性相 常住,無剎那滅,故不可壞。」(唐窺基撰〈異部宗輪論述記〉卷1,卍 續藏83,228a6-7) 道是本有的,常在的,只要經一種因緣方便,就可以 顯發出來,而且顯發後不是剎那歸於滅無的。
- (E) 南傳《論事》第19品第3、4章,說大眾系案達羅學派的東山住部,主張 「沙門果及道是無為」(漢譯南傳62冊·p.327-p.331),以無漏因的道及 無漏果的沙門果,都是常住無為的。

這些,與此所說的「道是勝義」的見解相同,而且還是真常大乘無漏功德本有 常住思想的前身。所不同的,後代的真常論者是綜合了道與滅,不再將滅當作 有漏的否定看(經過一切法空的融冶)。這「道是勝義」,是真實常住,雖只 有這片言隻語,缺乏更多的資料,但已足以窺見它與後期真常大乘教的關係 了。他以道諦為中心,成立無漏功德的實有常住,不以一切法空本性寂滅為勝 義,與後期大乘有宗的不以性空為了義,是出發於同樣的意境和要求。

#### (二)以「滅」為勝義的意涵:

《順正理論》所引述滅為勝義的二諦論,也很有深意。這家的意思說,有為生 滅的可亡失法是世俗諦;苦集與道,雖有染淨之別,其為無常亡失法,並無不

(三)第三家之二諦說(四諦皆是世俗諦攝,唯一切法空非我理是勝義諦) 第三家<sup>7</sup>以爲:「四諦皆是世俗諦攝。……唯一切法空非我理,是 勝義諦,空非我中諸世俗事絕施設故。」(大毘婆沙論》卷77,大 正27,399c18-22)

同(後代有四智菩提〔大圓鏡智、平等性智、妙觀察智、成所作智;參見《成唯 識論》卷10,大正31,56a12-b2)〕也是無常生滅的一大主張),所以都是世俗 諦。唯滅諦——灰身泯智的涅槃界,才是無為常住的究竟歸宿,才是勝義;這應 是上座系中「見滅得道」的見解。滅諦,就是擇滅無為,這在有部等認為是實 有,經部等認為非有,雖有諍論,照《順正理論》卷四七所說的:「如正法中於 涅槃體,雖有謂實調非實異,而同許彼是常是寂故。」(《順正理論》卷 47,大正29,607a3-4)滅諦是雜染不復現起,常寂而非變動的,實是大家共認 的真理。

- (A) <u>從消極方面引發之</u>,經過經部的「無為無實」,可以違法法皆空的大乘 空宗,以過一切法的空寂理性為勝義。
- (B)從積極方面考察之,它是否定了雜染所開顧的那內在的離言實性,是遍一切一味的妙有真常的空所顯性;經過經部折衷有義而違大乘唯識學的思想。

所以,無論以道爲勝義,以滅爲勝義,都是很有意義的。

#### 7 (性空學探源) (p.126-p.127):

《婆沙》引遞第三家的二諦論,又把世俗擴大,主張四諦都是世俗,因為都是世俗施設的。不但滅諦有「如宮如城」的施設安立,就是道諦,經中也以沙門、婆羅門稱之,也用如燈明等形容之。所以四諦都是施設安立的,唯有「法空非我」的理性,才是勝義。論云:「四諦皆是世俗諦攝。……唯一切法空非我理,是勝義諦;空非我中,諸世俗事絕施設故。」(《大毘婆沙論》卷77,大正27,399c18-22)這與空宗的思想相順。「法空非我」,固可作我空與法空兩種解釋,但總相觀之,是一切法空。一切有部說四諦各有四種理性——四諦十六行相,「空、非我」,只是苦諦「苦、空、無常、無我」四行相之二。其實不必如此,有部自宗也認為唯苦行相局在苦諦,無常已可通三諦,空無我是可過通四諦的。所以空無我,是一切法最高級最普遍的理性,不同其餘通此不通彼有局限性的理性。

不但大乘,小乘空宗學者也在事相的「安立四諦」外,又建立一個空性遙通的「平等四諦」;這也就是阿含法住智之通達四諦相,與涅槃智之體證過一切法 空寂性的差別。後代以一切法空為究竟了義的大乘,都與這「法空無我理是勝 義論」的思想有關。

向來傳說<u>大眾系的一說部</u>,「說世出世法皆無實體但有假名。」(《宗鏡錄》 卷46,大正48,688a18)世法是苦、集二諦,出世法是滅、道二諦,世出世法

#### (四)第四家之二諦說(四諦皆有世俗、勝義)(p.124)

第四家 8 是有部的評家正義:「四諦皆有世俗、勝義。……苦諦中 有勝義諦者,謂苦、非常、空、非我理。集諦中有勝義諦者,謂 因、集、生、緣理。……滅諦中有勝義諦者,謂滅、靜、妙、離 理。……道諦中有勝義諦者,謂道、如、行、出理」。(《大毘婆 沙論》卷77,大正27,399c22-400a1)

後二家,都是以世俗事的施設爲世俗諦,而勝義諦是「絕施設」—— 不可安立的。

|     | 世俗諦        | 勝義諦             |
|-----|------------|-----------------|
| 第一家 | 苦、集        | 滅、道             |
| 第二家 | 苦、集、滅      | 道               |
| 第三家 | 苦、集、滅、道    | 一切法空、非我理        |
| 第四家 | 苦、集、滅、道的事相 | 苦、集、滅、道的十六行相(理) |

#### 三、再論 (大毘婆沙論) 第三家、第四家之事理二諦說 (p.124-p.126)

後二家,可說是同一意義的不同開展。對於空性爲勝義空的思想,是 有重要關係的。

皆是假名無實,就與四諦皆是世俗施設的意義一樣。所以這第三家四諦是世 俗,法空非我是勝義的二諦論,近於一說部的主張。

第四家, (婆沙) 自宗的主張說:「評曰:應作是說:四諦皆有世俗、勝 義。……苦諦中有勝義諦者,謂苦、非常、空、非我理〔餘三諦例此〕。」 ( (大毘婆沙論) 卷77, 大正27, 399c22-24) 這說, 四諦的事相是世俗, 十六 行相的四諦理才是勝義。要通達此理,才能證得聖道。此十六行相(理),是 殊「勝」智慧所觀的特殊境界——「義」,故曰「勝義諦」。這裡要知道,十 六行相是共相,是此法與彼法的共通性;這共通性是不離於差別法,因差別的 自相法,而顯出的遍通的理性。所以這婆沙自宗,與上面第三家意義是很相近 的。同以四諦的理性為勝義;所不同者,第三家說的是最高的普遍理性,婆沙 自宗說的是隨事差別的理性。他們同將勝義建立在聖人的特殊認識上,只因 〈婆沙〉以「四諦漸現觀」得道,故是十六行相隨事差別的理性;假使他們能 夠主張觀一滅諦得道,那必定會與第三家一樣的建立在普遍理性上。

<sup>8 (</sup>性空學探源) (p.127-p.128):

(一) 《大毘婆沙論》第四家之二諦說(有部評家正義)(p.124-p.126)

1、「自相」與「共相」的意涵

這應該從自相、共相說起,如《阿毘達磨大毘婆沙論》卷44說: 「分別一物相者,是分別自相;分別多物相者,是分別共相。」9

自相,是一法(物)所有的;共相是通於多法的。例如:色是自相;色法的無常性,是通於心、心所等的,所以無常是共相。

進一步說,色是一蘊的總名,通於種種色的。在色蘊中,有眼、耳等法;即以眼所見的色來說,也有青、黃、赤、白等多法,所以色也還是通於多法的。

這樣的推求下去,一直到不可再分析的,——極微自性,才是色的 自相。

所以《大毘婆沙論》說:「諸法自性,即是諸法自相;同類性是共相」。<sup>10</sup>

自性是——法的自體,在有部中,與自相是相同的。

但自相依相立名;自性是以相而知法自體的。

共相是通於多法的,也就是遍通的理性。

2、有部評家正義以「四諦的十六行相」共相之理爲勝義諦

一般人雖說能知事相,而實不能知一一法,不知一一法的共相。<u>如</u> 實知四諦共相的,能見道而向解脫,所以後代就以四諦的十六行相 爲共相。

有部的評家正義,就這樣的論定:

A、四諦事相是世俗諦。

 $\mathbf{B}$ 、四諦(一一諦四行相)的十六行相,是勝義諦。

共相,近於一般所說的通遍理性,但有部不許四諦以外,別有抽象的通遍理性,十六行相只是四諦(一一法上)所有共通的義理。

<sup>9 (</sup>大毘婆沙論) 卷44 (大正27,217a14-15)。

<sup>10 (</sup>大毘婆沙論)卷34:「自體自相即彼自性,如說諸法自性,即是諸法自相, 同類性是共相。」(大正27,179b4-5)

對於世俗與勝義的覺了,《大毘婆沙論》列舉了多種譬喻,試引述 二喻,如《大毘婆沙論》卷44(大正27,217a22-29)說:

「如種種物近帝青11寶,自相不現,皆同彼色,分別共相慧應知 亦爾。

如種種物遠帝青寶,青黃等色各別顯現,分別自相慧應知亦爾」。 「如日出時,光明遍照,眾闡頓遣,分別共相慧應知亦爾。 如日出已,漸照眾物,牆壁竅隙,山巖幽藪,皆悉顯現,分別 自相慧應知亦爾」。

通達共相戀的帝青寶喻,與《般若經》12所說:般若照見一切法 空,如高入須彌,咸同金色,正是勝義慧的同一譬喻。

3、有部正義認爲:空與無我行相雖通於四諦,但無漏慧所通達的 「空、無我行相」唯是苦諦

有部是事理二諦說,四諦事是世俗,四諦所有的共相——理是勝義。 四諦各有四行相:集、滅、道諦的四行相,是局限於集、滅、道諦 的,苦諦下的四行相可不同了。

苦諦的四行相:苦行相是限於苦諦的;無常行相,可通於苦、集、 道三諦;空與無我行相,是誦於四諦(及非擇滅與虛空)的,所以 空與無我,是一切法中最通遍的共相——理。以理爲勝義諦,那末 空無我理,可說是一切法的勝義諦理了。

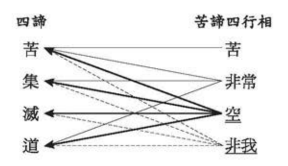
由於有部是「次第見(四)諦」的,所以說無漏慧所通達的空無我 行相,唯是苦諦,13假如是主張「一時見(四)諦」的,就不會有 這一區別了。

<sup>11</sup> 帝青:慧琳《一切經音義》卷12云:「寶名也,唯天帝有此青寶,因號帝青 也。」(大正54,380c12)

<sup>12 (1) 《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷21 (大正8,369b29-c6): 云何般若波羅蜜於五波羅蜜中第一、最上、微妙?佛告须菩提:如是!如 是! 諸波羅蜜雖無差別,若無般若波羅蜜,五波羅蜜不得波羅蜜名字;因般 若波羅蜜,五波羅蜜得波羅蜜名字。須菩提!譬如種種色身,到須彌山王 邊,皆同一色;五波羅蜜亦如是,因般若波羅蜜,到薩婆若中,一種無異。

<sup>(2) 《</sup>大智度論》 卷82 (大正25,633b8-12)。

<sup>13(1) 《</sup>空之探究》第二章第六節〈三三摩地〉,p.107:「說一切有部,立四



#### (二)《大毘婆沙論》第三家之二諦說(p.126)

第三家以爲一切是世俗施設,「唯一切法空非我理,是勝義諦,空非我中,諸世俗事絕施設故。」(《大毘婆沙論》卷77,大正27,399c20-22) 這也是理事二諦,但以一切法中最通遍的義理——「空非我理是勝義諦」。這可能與「一說部」的見解相近。世俗唯是假名施設,空非我理是勝義,世俗假而勝義空(非我),是近似大乘空義的一派。

#### 四、赤銅鍱部亦主張空、無我爲一切法的勝義諦理(p.126-p.127)

有部的「無常、苦、空、無我」,赤銅鍱部作「無常、苦、無我」, 無我是空義 <sup>14</sup>。(空)無我遍通一切法,也是赤銅鍱部所說的。

《無礙解道》有(四)「諦論」,引經說,四諦「是如,不虚,不

《相應部》多說「無常,苦,無我」(無我所),《雜阿含經》多說「無常,苦,空,無我」。說一切有部立十六行相,無常、苦、空、無我,是苦諦的四行相。在十六行相中,空與無我,是二種不同的行相,差別是:「非我行相對治我見,空行相對治我所見」。這是論師的一種解說,如依經文,空那裡只是無我所呢!

(2) 參見《性空學探源》p.32-p.33。

諦、十六行相……這是約能為四諦下煩惱對治的無漏智說,如約有漏智所緣 行相說,那空與無我二行相,是通於四諦、一切法的。不但有漏的苦與集, 是空的,無我的;無漏有為的聖道,無漏無為的滅,也是空的、無我的。」

<sup>(2)</sup> 參見 (大毘婆沙論) 卷9 (大正27,45b17-c3)。

<sup>14(1) 《</sup>空之探究》p.108:

異」。<sup>15</sup> 諦是不倒亂而確實如此的,所以諦是如,如是不異的意義。 正如《佛垂般涅槃略說教誡經》所說:「月可令熱,日可令冷,佛說 四諦不可今異。 16

〈無礙解道〉說到四諦同一通達,也就是「一時見諦」。爲什麼四諦 能同一通達?因爲四諦是同一所攝:「同一所攝則一性,一性則依一 智通達,故四諦同一通達」。那末四諦依什麼而是同一所攝呢? 《論》17依四行相,九行相,十二行相來說明。

四行相 18 是:如義,無我義,諦義,通達義。每一諦都是如義,無我 義、諦義、通達義;四諦同有這四行相、所以說四諦是同一所福。

如何依無我之義四諦為同一通達? ……

如何依諦之義四諦為同一通達?……

如何依通達之義四諦為同一通達?以四行相依通達之義四諦為同一通達:苦之 苦義是通達之義,集之集義是通達之義,滅之滅義是通達之義,道之道義是通

<sup>15(1) 《</sup>相應部》「諦相應」:「是如,不離如,不異。」(漢譯南傳44冊) p.14;日譯南傳41冊, p.18)

<sup>(2) 《</sup>雜阿含經》卷16〈417經〉(大正2,110c2-11): 佛告比丘:「汝云何持我所說四聖論」?比丘白佛言:「世尊說苦聖論, 我悉受持,如如,不離如,不異如,真實,審諦,不顛倒,是聖所諦,是 名苦聖諦。世尊說苦集聖諦,苦滅聖諦,苦滅道跡聖諦,如如,不離如, 不異如,真實,審諦,不顛倒,是聖所諦。是為世尊說四聖諦,我悉受 持一。佛告比丘:「善哉!善哉!汝真實持我所說四聖論,如如,不離 如,不異如,真實,審諦,不顛倒,是名比丘真實持我四聖諦。」

<sup>16 (</sup>佛垂般涅槃略說教誡經) 袋1 (大正12,1112a)。

<sup>17 〈</sup>無礙解道〉〈諦論〉(日譯南傳41冊,p.18-p.24;漢譯南傳44冊,p.14p.18) .

<sup>18 (</sup>無礙解道) 〈諦論〉(日譯南傳41冊,p.19-p.21): 以幾何之行相四諦為同一通達?以四行相四諦是同一通達:[即]是(1)如之 義、<sup>(2)</sup>無我之義、<sup>(3)</sup>諦之義、<sup>(4)</sup>通達之義。如是以四行相四諦是同一所 摄。同一所摄者是一性,以一智通達一性故,四諦為同一通達。 如何依如之義四諦為同一通達?以四行相依如之義四諦為同一通達:苦之苦義 是如之義,集之集義是如之義,滅之滅義是如之義,道之道義是如之義,如是 以四行相依如之義四諦為同一所攝,同一所攝者是一性,以一智通達一性故, 四諦為同一通達。

九行相 <sup>19</sup> 與十二行相 <sup>20</sup> 的前四相,就是如義,無我義,諦義,通達義。這些義相,四諦都是有的,所以是同一所攝,同一通達。如義與諦義間,有無我義;四諦同有無我,可見(空)無我是通於四諦的,與有部所說相同。

以空無我爲<u>逼通四諦的勝義</u>,是從「<u>諸行空」而延展到「一切空無</u> 我」的。這是上座部系,著重我我所空而發揚起來的。

達之義,如是以四行相依通達之義,四諦同一所攝,同一所攝者是一性,以一智通達一性故,四諦為同一通達。

如何而四諦為同一通達?無常者是苦,無常、苦者是無我,無常、苦、無我者是如。無常、苦、無我、如者是諦,無常、苦、無我、如、諦為同一所攝。同一所攝者是一性,以一智通達一性故,四諦為同一通達。

<sup>19 〈</sup>無礙解道〉〈諦論〉(日譯兩傳41冊,p.21):

以幾何之行相四諦為同一通達?以九行相四諦是同一通達:為 (1) 如之義、 (2) 無我之義、 (3) 諦之義、 (4) 通達之義、 (5) 通智之義、 (6) 過智之義、 (7) 斷之義、 (8) 修智之義、 (9) 現證之義。如是以九相四諦為同一所攝。同一所攝者是一性,以一智通達一性故,四諦為同一通達。

<sup>20 《</sup>無礙解道》《諦論》(日譯兩傳41冊, p.22-p.23):
以幾何之行相四諦為同一通達?以十二行相四諦為同一通達: [即] (1)如之義、(2)無我之義、(3) 諦之義、(4) 通達之義、(5) 通智之義、(6) 過智之義、(7) 法之義、(8) 如之義、(9) 所知之義、(10) 現證之義、(11) 觸接之義、(12) 現 觀之義。如是以十二行相四諦為同一所攝。同一所攝者是一性,以一智通達一性故,四諦為同一通達。

## 第二章 部派——空義之開展 第十節 大眾部系與法空 (p.128~p.135)

释厚觀 (2004.12.29)

#### 一、聲聞的法空說 (p.128)

一切煩惱空, 生死不再生, 以涅槃爲勝義空, 《無礙解道》 已說到 了。但著重涅槃空而發揚起來,最足以代表聲聞法空說的,是龍樹所 說的「空門」。2

法空說的主要理由,上文曾歸納爲五項。3

- 除(1)「無我所」爲「法空」外,都與「涅槃空」有關。
- (2)「五陰散滅」,是行者滅五陰,愛盡苦盡而作苦邊際。
- (3)「不落四句」,涅槃正是不能以四句——有、無、亦有亦無、非 有非無來說明的。
- 1(1)參見印順法師著《空之探究》第二章第八節〈諸行空與涅槃空〉 p.119:「涅槃的空義,赤銅鍱部是充分注意了的。如《無礙解道》所說 的(4)最上空,(25a、25b)勝義空,都是約涅槃說的。(6)消除空, (7) 定空, (8) 斷空, (9) 止滅空, (10) 出離空等, 或淺或深, 而 最深徵的,是依阿羅漢道而一切煩惱空。特別是止滅與出離,就是「依 離,依離欲,依(止)滅,向於捨」的離與滅。這些文字,都表示袪除煩 惱而可以名為空的;也可以表示涅槃。」
  - (2) 《無礙解道》之空義,參見印順法師著《空之探究》第二章第七節《空之 類集》p.113-p.116。
- 2(1)《大智度論》祭18:「智者入三種法門,觀一切佛語,皆是實法,不相違 背。何等是三門?一者蜫勒門,二者阿毘曇門,三者空門。」(大正 25 , 192a28-b1)
  - (2) 部派之「空門」, 詳見 (大智度論) 卷18 (大正25, 192c21-193c1)。
- 3 參見印順法師著《空之探究》第二章第四節〈聲聞學派之我法二空說〉 p.101:「聲聞的法空學派,引聲聞經以說法空的,主要的理由是:一、無我 所;二、五陰法散滅;三、不落二邊——四句的見解;四、佛法是非諍論處; 五、智者不取著一切法。法空的學派,與阿毘曇門的辨析事相,是不同的。這 是著眼於佛法的理想,方便引導趣入、修證的立場。」

- (4)「非諍論處」,這是言說所不及,超越於名言的。
- (5)「智者不取著一切」,正由於涅槃智的自證。

法空說,是從涅槃空(或佛證境)來觀一切法的。一切法空,所以修 行者隨順、趣向、臨入於「無對」(絕對的)的涅槃。

#### 二、現存部派傳說中與法空有關的資料(p.128-p.132)

在現存的部派傳說中,與法空有關的資料不多,姑舉四說。

(一)分別說部(說假部)(p.128)

如《佛性論》卷1(大正31,787c5-8)說:

「小乘諸部,解執不同。若依<u>分別部</u>說:一切凡聖眾生,並以空 為其本,所以凡聖眾生,皆從空出。故空是佛性,佛性者即大 涅槃。」

《佛性論》是真諦所譯的。以真諦所譯的《部執異論》<sup>4</sup>,及《四諦 論》所用的譯名,推定分別部即分別說部,爲唐譯說假部的異譯。<sup>5</sup>

<sup>4《</sup>部執異論》:「……分成兩部:一大眾部,二上座弟子部。至第二百年中,從大眾部又出三部:一、一說部,二、出世說部,三、灰山住部。於此第二百年中,從大眾部又出一部,名得多聞部。於此第二百年中,從大眾部又出一部,名分別說部。」(大正49,20a26-b2)

<sup>5</sup> 參見印順法師著《說一切有部為主的論書與論師之研究》p.598-p.599:假名部與分別部,是什麼部派呢?所引分別部說,與《大毘婆沙論》分別論者,並不相同,不能說是分別論者;那分別部是什麼部派呢?真諦所譯的《部執異論》,有分別說部(《三論玄義》引作多聞分別部),就是《異部宗輪論》的說假部,《十八部論》的施設部。以真諦譯來解說真諦譯,分別部及分別論(部),說是大眾系的說假部,應該是最適宜的。《三論玄義》(大正45,9a)說:「佛在世時,大迦旃廷造論解佛阿含經。至第二百年,大迦旃廷從阿耨達池出,更分別前多聞部中義,時人有信其所說者,故云多聞分別部」。依《三論玄義檢幽集》卷5(大正70,533a),知道嘉祥是依據真諦《部執異論疏》的。並說「分別說部,即大迦旃廷弟子」。分別部——多聞分別部,傳為大迦旃廷所創,是大迦旃廷弟子。這一部派是仰推大迦旃廷為宗的;這與本論多引分別部說,而《論》序頌說:「大聖旃廷論」,是完全契合的。但本論又有假名部,假名也就是說假或施設的意思。如上面所說,分別部是說假部,那假名部又是什麼部呢?也許是同一部派而譯語不統一吧!

「分別部説:滅有三種:一、念念滅;二、相違滅;三、無餘滅, 璧如燈滅」。6

涅槃是無餘滅,約煩惱等滅盡無餘說,滅是空的異名。

依 (佛性論),分別部說:一切凡聖眾生,「以空爲其本」,此空顯 然有了形而上的本體意義。凡聖眾生,或迷而流轉,或悟而解脫,所 有凡聖、迷悟的一切現象,都是依空而有的。空是本來如此(本性 空)的,爲成佛的因性,所以空就是佛性;離一切迷妄而成佛,空就 是大涅槃。7

#### [印順法師評]

以空爲佛性、大涅槃、我想、這是真諦的時代、分別部適應大乘學而 作的說明吧!

佛法原本是依現實的身心世間,修道斷惑而得涅槃的。現在說空爲一 切所依,那是通過涅槃空義,再從涅槃常寂來說明一切的(或稱爲 「卻來門」8)。

<sup>6(1) 《</sup>四諦論》卷3(大正32,389c8-9)。

<sup>(2)</sup> 參見印順法師著《說一切有部爲主的論書與論師之研究》p.600: 分別部是多種心所相應俱有的。說三種滅:「一念念滅,二相違滅,三無 餘滅」,本論是以無餘滅為滅諦的。

<sup>7</sup> 參見印順法師著《性空學探源》p.115-p.116:

真諦譯的 (佛性論) 說:「若依分別部說,一切凡聖眾生,並以空為其本;所 以凡聖眾生,皆從空出故,空是佛性;佛性者即大涅槃。」分別說部,有人說 是屬於大眾系的多聞分別部;依玄奘譯,就是大眾系的說假部。佛性,在後代 特別發揮,有種種異解,初期教中,把它解作一種成佛的可能性。分別說部謂 「空是佛性」,成佛以空為可能性;如是,把成佛與菩薩行的「多住於空」, 貫通起來了。在理論上說,空是平等無差別性的,依之可引發出兩種思想: 一、「一切凡聖眾生並以空為其本」,而在空性上是平等無差別的,所以應發 平等大悲心去普濟有情而植佛因,此後代所以有「法界」為無漏功德因之說。 二、「凡聖眾生皆從空出,空是佛性」,空是平等真理,一切眾生在空性上平等 無差別,而空性又是成佛的因,一切眾生皆可成佛的一乘思想,是一呼即出了。 這雖是後期佛教特別發揮的,但在菩薩道的發揚中,本就蘊含有這種傾向的。 要成立菩薩道,在行為上是多住空門,在理論上以平等空理為基本,這是理論 上的必然要求。

<sup>8</sup> 參見印順法師著《如來藏之研究》p.85:「《般若經》是實踐的平等法門,說

#### (二)方廣部(p.129)

如《大智度論》卷1(大正25,61a28-b1)說:

「佛法中<u>方廣道人</u>言:一切法不生不滅,空無所有,譬如兔角、龜毛 常無」。

南傳的《論事》中,有方廣部,也名「說大空」的部執。雖然所說的問題,與《大智度論》不同,然方廣部與方廣道人,一切法空無所有與說大空,顯然是同一的。9

方廣部以爲:僧伽四雙八輩,約勝義僧說,勝義僧是無漏道果。所以 僧伽是不受供施的 <sup>10</sup>;供物是無所淨 <sup>11</sup> 的;不受用飲食的 <sup>12</sup>;施僧也

一切法本空,一切法本淨,而不是特重於心性本淨的。所以說清淨,我與法, 色與心,凡與聖,道與果,沒有一法不是畢竟清淨的。這是般若正觀的平等法 門,是實踐的,向上的。

如來藏自性清淨,指出眾生本有如來性,為成佛淨因;或以如來藏為依止,建立凡聖、染淨一切法。這是重於心(或我)的,說明的,從上向下的(或稱之為「卻來門」)。

所以《般若經》的心性本淨說,可能引發如來藏說,卻不是如來藏說。」

9 參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.362:

《大智度論》卷1說:「更有佛法中方廣道人言:一切法不生不滅,空無所有,譬如兔角龜毛常無。」(大正25,61a28-b1)佛法中的方廣道人(道人是比丘的舊譯),說一切法無,為龍樹所破斥的,應是銅鍱部所傳的方廣部,也稱說大空部。《論事》一七,六一〇;一八,一一二,說到大空部執。《順正理論》說:「都無論者,說一切法都無自性,皆似空花」,可能也是這一學派。稱為方廣部,與九分教中的「方廣」有關。大乘佛法興起,經典都名為「方廣」(或譯方等)。「一切無」者在說一切法不生不滅的深義上,無疑已到達大乘法的邊緣。

- 10 (論事) 日譯南傳58, p.324;漢譯南傳62, p.288(第十七品,第六章): 今稱「不應言: 『僧伽受供物』之論」。此處,依勝義而言,唯「道果」是為僧伽,道果以外不名為僧伽,道果,任何物皆不受。是故「不應言僧伽受供物」者,乃是現在之大空宗——方廣部之邪執。
- 11 (1) (論事) , 日譯南傳 58 , p.326 ; 漢譯南傳62 , p.290 (第十七品,第七章) : 今稱「不應言: 『僧伽浄化供物』之論」。此處,唯「道果」名為僧伽故,此等[道果]淨化供物事為不可能。是故「不應言『僧伽淨化供物』」者,乃同彼[方廣部]之邪執。
  - (2)《論事》,日譯南傳58,p.327注1:「淨」(淨化)者,為作大果也。施僧 伽少物得多果,施多物則得更多果。
- 12 (論事) , 日譯南傳58, p.328; 漢譯南傳62, p.291 (第十七品,第八章);

#### 就不得大果。13

佛住兜率天宫,人世間佛是示現的(化身)14。所以施佛不得大果15; 佛不住此世間,佛不說法。16

《論事》所說的方廣部執,勝義僧與佛,都是超越現實人間世的。

凡重於超越的,每不孕輕忽了現實,方廣道人說一切法空無所有,如 龜毛、兔角一樣,不正是同一意境的表現嗎?

#### (三)東山住部(p.130)

如《入中論》卷2(漢藏教理院刊本,p.31)說:

若世間導師,不順世間轉,佛及佛法性,誰亦不能知。

雖許蘊處界,同屬一體性,然說有三界,是順世間轉。

無名諸法性,以不思議名,為諸有情說,是順世間轉。

由入佛本性,無事此亦無,然佛說無事,是順世間轉。

不見義無義,然說法中尊,說滅及勝義,是順世間轉。

不滅亦不生,與法界平等,然說有燒劫,是順世間轉。

雖於三世中,不得有情性,然說有情界,是順世間轉。

今稱「不應言:『僧伽受用』之論」。於此處,亦唯「道果」名為僧伽故,無 論何物皆不受用;是故「不應言僧伽受用、飲、嚙、品味」者,即亦彼等[方廣 部]之邪執。

<sup>13 《</sup>論事》,日譯南傳58,p.329;漢譯南傳62,p.293 (第十七品,第九章): 今稱「不應言:『施於僧伽有大果』之論」。此處,亦唯「道果」名為僧伽 故,無論何物皆不能施於彼等;不依於彼等而受;施於彼等,而不希求任何之 利益;是故「不應言施於僧伽有大果」者,亦同彼[方廣部]之邪執。

<sup>14 (</sup>論事),日譯南傳58,p.337;漢譯南傳62,p.300(第十八品,第一章): 今稱「人界論」。此處,執「世尊生於世間,等覺於世間,伏世間而住,不染 於世間」之經為不如理,言「世尊出現於兜率天宮,住於其處,不來人間界, 顯示唯相色(nimittarūpa)」者,如現在方廣部之邪執。

<sup>15 《</sup>論事》,日譯南傳58, p.332;漢譯南傳62, p.296 (第十七品,第十章); 今稱「不應言:『施佛有大果』之論」。此處世尊亦不受用任何物,然為共世 間隨順而受用,而示現有情,是故以無益,云「不應言『施佛有大果』」者, 如彼等[方廣部]之邪執。

<sup>16 (</sup>論事),日譯南傳58,p.339;漢譯南傳62,p.302 (第十八品,第二章): 今稱「法說論」。此處世尊住於兜率天宮,為開示法而賜變化身,具壽阿難承 彼[變化身]及彼開示而說法,佛世尊不說者,如方廣部之邪執。

這是東山住部的 《隨順頌》。東山住部是大眾部系中,安達派的一派。

所說「蘊處界同一體性」,「無名諸法性」,「不滅不生」,在如來如實證——佛本性中,一切是同一的離言法性,沒有如世俗所見的我與法,有與無,連佛、滅、勝義,這也都是無可說的。佛爲眾生說有這有那,不過「順世間轉」,隨順世間方便吧了。從如來自證的同一離言法性說,法性是超越於世間名言的。

頌文雖沒有說「空」,然與大乘法空性說,是非常一致的。

#### (四)一說部 (p.131)

[日本之證禪撰]《三論玄義檢幽集》卷5(大正70,459b29-c2)說: 「一說部者,真諦云:此部執世出世法悉是假名,故言一切法無有實體,名,名即是說,故言一說部」。

這是梁真諦傳來的解說。一說部說:「世出世法悉是假名」,世間法 是苦諦與集諦,出世間法是滅諦與道諦,四諦都是假名了。

假名,一般是施設的異譯。<sup>17</sup>「同是一名」,正是「唯名」的意思。 一說部的教義,我們所知有限,但這是大論師所傳來的。

窺基的《異部宗輪論述記》,也這樣說;賢首所判十宗的「諸法但名 宗」,也指一說部。<sup>18</sup>

一說部的思想,如是真諦所說那樣的「但名無實」,那與「原始般若」的思想相合。<sup>19</sup>

<sup>17</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉第四章第五節〈假名一受假〉,p.234;參見印順 法師著〈初期大乘佛教之起源與開展〉,p.727-p.728。

<sup>18 (1)</sup> 窺基〈異部宗輪論述記〉(卍續藏83,218āb)。

<sup>(2)</sup> 天親菩薩造,玄奘譚,窺基註解,普泰增修《大乘百法明門論解》卷上: 「……五、俗妄真實宗,即說出世部。六、<u>諸法但名宗,即一說部</u>。此二 通於大小乘。……」(大正44,46c24-26)

<sup>(3)</sup> 法職述《華嚴一乘教義分齊章》卷第一:「……五、俗妄真實宗,謂說出世部等,世俗皆假,以虛妄故;出世法皆實,非虛妄故。六、<u>諸法但名宗,謂說一部等</u>,一切我法唯有假名,都無體故,此通初教之始準知。」 (大正45,481c24-482a3)

<sup>19 (1)</sup> 參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.633-p.634: 《三論玄義檢幽集》卷5說:「真諦云:此部執世出世法悉是假名,故言一

#### (五)法空說淵源於大眾部系而發揚起來(p.131)

上來所引的四則:說分別部,方廣部,東山住部,一說部,凡與法空 說相近的,都是大眾部系統的學派,這是不能不重視的歷史事實。20

切法無有實體;同是一名,名即是說,故言一說部。」(大正70,459b29c2) 有關一說部的宗義, 吉藏、法藏、窺基都採用真諦的傳說。一說部的 名義,或以為不是這樣解說的。一說部的宗義,沒有更多的證明,但西元 六世紀真諦的時代,印度的一說部,是有這樣宗義的。「諸法但名無 實」,與原始般若是相符的。這一被認為菩薩般若波羅蜜的教授,可能與 一說部有關。

- (2) 參見印順法師著《空之探究》, p.233-p.234:
  - 《般若經》的「原始般若」,充分表示了一切法「但名」的意義,如《小 品般若波羅蜜經》卷1說:「世尊!所言菩薩菩薩者,何等法義是菩薩? 我不見有法名為菩薩。世尊!我不見菩薩,不得菩薩,亦不見、不得般若 波羅蜜,當教何等菩薩般若波羅蜜?……世尊!我不得、不見菩薩,當教 何等菩薩般若波羅蜜?世尊!我不見菩薩法來去,而與菩薩作字,言是菩 薩,我則疑悔。世尊!又菩薩字,無決定,無住處,所以者何?是字無所 有故。」(大正8,537b-c)……名字是沒有決定性的(同一名字,可以有 種種意義的),不是落實在某一法上的,名字是無所有的。一切但有名字 ——唯名,沒有實性,須菩提本著般若體悟的立場,所以這樣說。說沒有 菩薩,沒有般若,這就是為菩薩說般若波羅蜜了。如聽了但有假名,一切 不可得,而能不疑不怖,那就是菩薩安住於般若波羅蜜了。菩薩是人,般 若是法,人與法都是假名無實的;這一法門,可能從一說部演化而來。
- (3) 參見印順法師著《契珥契機之人間佛教》(收於《華雨集》第四冊,p.8): 大眾部分出的部派,思想接近大乘,如被稱為「諸法但名宗」的一說部, 與《般若》法門的「性空唯名」,是非常接近的,這是從聲聞為本的「佛 法」,進展到「大乘佛法」的過程。
- 20 參見印順法師著〈空之探究〉第三章第三節〈大乘『般若』與『阿含經』〉 p.152:

大乘佛法的興起,決定是與大眾部系有關的。

- (1) 方廣部——說大空派,以為勝義僧與佛,都是超越現實人間世的。這就 是《大智度論》所說的方廣道人,說「一切法不生不滅」。
- (2) 東山住部的 (隨順頌),以為法性不二, 佛所說的,都「是隨順世間 韓」。
- (3) 分別部說:凡聖一切都「以空為本」。
- (4) 一說部說:「世出世法悉是假名」。甚深義——法性不二,從大眾部學 派中開展出來。

上座部系中見滅得道的學派,如法藏——達摩毱多部:「以無相三摩地,於涅槃起寂靜作意,入正性離生」。<sup>21</sup>

赤銅鍱部說:「智見清淨」,也就是聖道現前,是無相、不起、離、滅,以「涅槃所緣<sup>22</sup>」而入的。<sup>23</sup>

這樣的見滅得道,滅諦可說是涅槃空寂,然對於苦、集、道——三諦, 沒有說是空的。所以,法空說是淵源於大眾學系而發揚起來。 當然,上座部系的論究法義,也有多方面啓發性的。

大眾部系的特色,是佛與聲聞果的距離,越來越遠了。從「佛身無漏」<sup>24</sup>開始,佛與菩薩的聖德,發展到如《異部宗輪論》介紹那樣。<sup>25</sup>

重視佛德(佛法性,佛自住涅槃),也就有了超越世間及聲聞四諦的傾向,於是乎「一切法但名無實」;但是「順世間轉」;「一切法不生不滅,如龜毛兔角常無」等,從不同方面流傳出來了。<sup>26</sup>

<sup>21 (1) 《</sup>大毘婆沙論》卷 185:「或復有說:唯無相三摩地能入正性離生,如達 摩毱多部(法藏部)說。彼說以無相三摩地,於涅槃起寂靜作意入正性 離生。」(大正27,927c8-10)

<sup>(2) 《</sup>雜阿毘靈心論》卷11:「薩婆多(說一切有部)及婆磋部(犢子部)說次第諦無間等;曇無得(法藏部)等說<u>一無間等。</u>……說一無間等者,……如燈俱作四專:熱器、燒炷、油盡、破闇。如是一智知苦乃至修道,是故一無間等。」(大正28,962a19-b7)

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> 覺音《清淨道論》(日譯南傳64,p.404);(簡體中交版),p.615:「此中 無相解脫,是以無相之相的涅槃為所緣而轉起的聖道。」

<sup>23 《</sup>清淨道論》(日譯南傳64,p.431);《清淨道論》(簡體中交版) p.629:「隨順(智)能除覆蔽諦理的煩惱黑暗,但不能以涅槃為所緣。種姓 (智)則只能以涅槃為所緣,但不能去那覆蔽諦理的黑暗。」

<sup>24 (</sup>大毘婆沙論)卷76:「復次,為止他宗顯正理故。謂或有執:『<u>佛身無漏』如大眾部</u>。問:彼何故作此執?依契經故。如契經說:『茲芻!當知如來生在世間,長在世間,出世間住,不為世法之所染污。』彼作是說:『既言如來出世間住,不為世法之所染污。由此故知佛身無漏。』為止彼意,顯佛生身唯是有漏。」(大正27,391c26-392a4)

<sup>25(1)《</sup>異部宗輪論》:「大眾部、一說部、說出世部、雜胤部本宗同義者,謂四部同說:諸佛世尊皆是出世,一切如來無有漏法。」(大正49,15b25-27)

<sup>(2) 《</sup>大毘婆沙論》卷173:「分別論者及大眾部師執,佛生身是無漏法。」 (大正27,871b 2-3)

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> 參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》, p.164-p.172。

三、從〈成實論〉與〈增壹阿含經〉看法空說與大眾部的關係(p.132p.134)

再引一論一經,以證明法空說與大眾部的關係。

#### (一)《成實論》(p.132)

1、(成實論)的作者訶梨跋摩

《成實論》是訶梨跋摩所造的,爲西元三、四世紀間的論師。論師出 身於說一切有部,而不滿說一切有部,是一位從說一切有部脫出 的,早期的譬喻者,思想與鳩摩羅陀相近。<sup>27</sup>《出三藏記集》卷 11, 《訶梨跋摩傳》(大正55,79a12-16)說:

時有僧祇部僧,住巴連弗邑,並遵奉大乘,云是五部之本。久聞跋 摩才超群彦,為眾師所忌,相與慨然,要以同止。遂得研心方等, 銳意九部,採訪微言,搜簡幽旨。

僧祇部,是大眾部。大眾部的僧眾,是不拒斥大乘的。訶梨跋摩與大 **聚部的僧聚共住,也就接觸了大乘方等經,因而思想上有了突破,超** 過了有部、經部,一切上座學系的傳承。

2、《成實論》的見滅得道受了大眾部系的影響

《成實論》是見滅得道的,分爲三個層次:先以法有滅「假名心」;次 觀涅槃空而滅「法心」;末後是「空心」也滅了,才是證入滅諦。28

(成實論) 是依四諦組織的;在卷一一說明滅諦的時候,討論到這問題。 如云:「滅三種心,名為滅諦。謂假名心、法心、空心。」(大正 32 · 327a8-9)

滅三心,就是指出認識上如何的認識應該遭除,而予消滅。單離一種心, 不能見道;要三心都滅了,才能夠見滅得道。怎樣滅呢?論說:「假名 心,或以多聞因緣智滅,或以思惟因緣智滅。法心,在煖等法中以空智 滅。空心,入滅盡定滅,若入無餘泥洹斷相續時滅。」(大正32,327a9-12) 這裡的滅三心,就是大乘所說的「我空」、「法空」、「空 空」。……

A、首先,「假名空」義,如論云:「如輪軸和合故名為車,諸陰和合故 名為人。」這只是在和合下說明的空,與薩婆多部的假名無實,意義

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> 參見印順法師著《說一切有部爲主的論書與論師之研究》,p.573-p.575;p.579p.580 ·

<sup>28 (1)</sup> 參見《成實論》卷11~卷12 (大正32,327a8-334b2)。

<sup>(2)</sup> 印順法師〈性空學探源〉p.261-p.265:

滅諦非實有的見解,仍與經部說相同。但《成實論》以爲:觀涅槃 空而「不見五陰,但見陰滅」,名「見五陰空」。29 見滅而一切法

相同。《成實論》在第一重二論上,說假名是超越四種論的,以為常 人的認識,都是不難假名的,所以不能通達真象;須用聞思慧,作析 空觀,見真實的色法心法,見法不見假名,而破假名,得到法有我無 的空。如論卷一五說:「一切凡夫,心不破假名,故常隨我相,終不 相離;雖見色,亦不離瓶等相,故凡夫心不緣實義。,凡夫流轉中不 見實相,就是假名相的障礙;要免流轉,第一步就要用析空觀;如觀 察色法,唯見色香味觸,而不見四微和合的假名相;破世俗假名而見 勝義真實有,就是《成實論》所說的「假名空」;與大乘的假名空, 相差得遠了。

- B、其次,「滅法心」得法空,如論云:「有實五陰心名為法心,善修空 智,見五陰空,法心則滅。」破假名時,分析慧所得的諸法實相,認 **藏雖不錯,但還不能得道;所以進一步說,見五蘊法的法心,也應該** 要捨離,而見五蘊空,法相不起,是為「滅法心」。論說:「行者斷 有為緣心,得無為緣心,是故行者不見五陰,但見陰滅。」不起有為 緣心,得法空智無為緣心,是在四加行時候的事情。論中這裡引 證一段契經云:「知色性滅,受想行識性滅,是名無我,無我即是無 性。」《成實論》雖有諸行如幻不實之談,但從無常門的法法歸滅, 以證入一切法空寂,是與銅鍱部一樣的。
- C、涅槃雖已滅了法心,但還有見空相心存在,所以論云:「若緣泥洹, 是名空心。……是心緣無所有。」這空心,還是應該滅的。怎樣滅 呢?論說:「無心定中,以緣滅故滅。斷相續時,以業盡故滅。」滅 空心有兩種,一是在入無餘依涅槃時,斷相續滅。一是在入滅盡定時 滅。滅盡定有二,一在八解脫裡的,一在九次第定裡的。斷煩惱的滅 定,必须是八解脱的;减空心的滅定,兩種都可以。三心漸次滅 了,最後要以無心定才能圓滿體驗得涅槃,這是與銅鍱者共的;不 過, (成實論) 謂這滅定是無為的, 銅鍱者謂是非有為非無為的。 在滅盡定中,一切法寂滅,空相也寂滅了,正如大乘所說的能所變泯 的境界。
- 29 (成實論) 卷12 (大正32,332c7-16):

問曰:汝先言滅三心名滅諦。已知滅假名心因緣,今何謂法心?云何當滅?

答曰:有實五陰心名為法心,善修空智,見五陰空,法心則滅。

問曰:行者觀五陰空,謂五陰中無常法、定法、不壞法、不變法、我我所法, 以無此法,故言其空,非不見五陰。

答曰:行者亦不見五陰。所以者何?行者斷有為緣心,得無為緣心,是故行者 不見五陰,但見陰滅。又若見五陰,則不名為空,以陰不空故,如是空 智則不具足。

不起,解說爲法空,與法藏部、赤銅鍱部等「見滅得道」的解說不 同, 這就是受了大眾部系的影響。

#### 3、《成實論》以聲聞的立場浩論

《成實論》引經以明法空的,還是《阿含經》文;全《論》以四諦 開章 30,不失聲聞學派的立場。31

#### (二) 《增壹阿含經》(p.133)

1、〈增壹阿含經〉爲大眾部末派的誦本

(增賣阿含經):漢譯本,是苻秦曇摩難提所譯的。經初有 「序」,可知是大眾部的誦本。32有些與大眾部本義不合,而內容 已接觸到大乘,所以推定爲屬於大眾部末派的誦本。33集成的時代 稍遲,所以引經來證明空義,上面很少引用他。但大眾部末派,到 底可以代表聲聞部派的一流。34

#### 2、須菩提見空即見佛的故事

須菩提見佛的故事,傳說爲《義足(品)經》的事緣之一35。《增 賣阿含經》(36)(廳法品)說:

若欲禮佛者,及諸最勝者,陰持入諸種,皆悉觀無常。

曩昔過去佛,及以當來者,如今現在佛,此皆悉無常。

若欲禮佛者,過去及當來,說於現在中,當觀於空法。

若欲禮佛者,過去及當來,現在及諸佛,當計於無我。〔大正 2 , 707c20-27)

善業以先禮,最初無過者,空無解脫門,此是禮佛義。

<sup>30</sup> 參見印順法師著《說一切有部爲主的論書與論師之研究》p.582: 《成實論》、《四諦論》、都是以四諦為大綱、保有佛陀初轉法輪、說四諦法 門的傳統,與阿毘達磨論不同。

<sup>31</sup> 參見印順法師著〈性空學探源〉p.261-p.265。

<sup>32</sup> 參見印順法師著〈原始佛教聖典之集成〉,p.756: 《分別功德論》卷一說:「薩婆多家無序」(大正25,34b)。《增支部》也沒 有序,可見上座部系的誦本,是沒有序的。

<sup>33</sup> 參見印順法師著〈原始佛教聖典之集成〉p.755-p.756。

<sup>34</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉p.2。

<sup>35 (</sup>佛說義足經) 卷下 (蓮花色比丘尼經第14) (大正4,184c24-186c27)。

若欲禮佛者,當來及過去,當觀空無法,此名禮佛義。(大正2,708a17-20)

善業,是須菩提的義譯。

禮佛見佛,應觀三世佛的無我,無常,空;觀一切法空無所有。佛 之所以爲佛,是由於證得法性空寂,也就是佛的法身,所以應這樣 的禮佛見佛。

《大智度論》說:「須菩提觀諸法空,是為見佛法身」<sup>36</sup>,與《增壹阿含經》意相符。《增壹阿含經》上說:「法法自生,法法自滅;法法相動,法法自息。……法法相亂,法法自息;法能生法,法能滅法。……一切所有,皆歸於空」。<sup>37</sup>

#### 36 《大智度論》卷11(大正25,137a1-19):

是須菩提好行空三昧,如佛在忉利天,夏安居受歲已,還下閻浮提。爾時,須菩提於石窟中住,自思惟:佛從忉利天來下,我當至佛所耶?不至佛所耶?又念言:佛常說:若人以智慧眼觀佛法身,則為見佛中最。是時,以佛從忉利天下故,閻浮提中四部眾集,諸天見人,人亦見天。座中有佛,及轉輪聖王、諸天大眾,眾會莊嚴。先未曾有!須菩提心念:今此大眾,雖復殊特,勢不久停,磨滅之法,皆歸無常。因此無常觀之初門,悉知諸法空無有實;作是觀時,即得道證。爾時,一切眾人,皆欲求先見佛,禮敬供養。有華色比丘尼,欲除女名之惡,便化為轉輪聖王及七寶千子,眾人見之,皆避坐起去。化王到佛所已,還復本身,為比丘尼最初禮佛。是時,佛告比丘尼:非汝初禮,須菩提最初禮我。所以者何?須菩提觀諸法空,是為見佛法身,得真供養,供養中最,非以致敬生身為供養也。

- 37 (1)《增壹阿含經》卷6〈利養品第十三〉(7經)(大正2,575c11-23):
  爾時,尊者須菩提語釋提桓因言:「善哉!拘翼!法法自生,法法自滅;法法相動,法法自息。猶如,拘翼!有毒藥,復有害毒藥。天帝釋!此亦如是,法法相亂,法法自息。法能生法,[法能滅法,]黑法用白法治,白法用黑法治。天帝釋!貪欲病者用不淨治,瞋恚病者用慈心治,愚癡病者用智慧治。如是,釋提桓因!一切所有,皆歸於空,無我、無人,無毒、無命,無士、無夫,無形、無像,無男、無女。猶如,釋提桓因!風壞大樹,枝葉彫落;雷雹壞苗,華\*菜初茂,無水自萎;天降時兩,生苗得存。如是,天帝釋!法法相亂,法法自定。我本所惠疼痛苦惱,今日已除,無復患苦。」
  - (2)參見印順法師著《性空學探源》p.249-p.251: 大眾系的空義,並不離開根本教去另起爐灶,是根據《雜阿含》中原有佛所說的思想,以新的形式,加以引申發揮,推陳出新,而又很契合於如來本意的。這種引申發揮,《增一阿含》中到處可見到,如〈利養品〉云:

因果生滅,可從二方面說。一方面,一切法是相動相亂的,沒有他 法的緣力,自己是不會生滅動亂的。從另一方面說,法法各住自 位,不能互相動亂的。一切法相互依存,又各住自位,從這緣起生 滅中,「一切所有皆歸於空」,這是很深徹的觀察。

#### 3、涅槃空,而世間但有假名

《增壹阿含經》(30) 〈須陀品〉(大正2,659b9-15) 說:

「有字者是生死結,無字者是涅槃也。……有字者有生有死,有終 有始;無字者無生無死,無終無始」。38

法法自生,法法自滅;法法相動,法法自息。……法法相亂,法法自 息,法能生法,法能减法, ......一切所有皆歸於空。 ......法法相亂, 法法自定。

這是對緣起因果法的生、滅、動、靜,給予直覺的觀察;意義深長,很值得 注意。存在,是緣起法的相依相待;因果法的生滅動靜,都是自他兩面的。

一面看,法法是相動相亂的,沒有他法,自己不會動亂起來;就是要靜止, 也是有他法给予力量的,故是相靜相止。

另一方面看,又是不相動亂的,法法各住自性,靜止在自位上,互相動亂不 到的。

一面是自動自靜,一面又是他動他靜,最好舉個例子來說。

如三枝檢,交叉架立著,一面看,三枝檢各有一分力量,才互相依倚架立 起。另一面看,這枝槍還是這枝槍,那枝槍還是那枝槍,力量對消,各不相 犯,還是各住本位各持自體的。因為從緣起法的相互關涉,與法法的相續保 持自身的傳統性,法爾是有這兩面性的。動靜如是,生滅也如是;法法各住 自性,不涉於他,所以是自生自滅;但離開了他法因緣,卻又不能生不能 滅,故又是他生他滅。這不是詭辯,緣起法的面面觀,確是如此。

有部說,法的自體有作用;經部說,用是緣起和合的,但有因果,實無作 用;現在《增一阿含》的思想,是綜合而超越了他。法法一面相互依符,一 面又是各各獨立。這從緣起以顯示諸法的各獨與相待二性,是從直觀中去體 認事事物物的緣起網的自他無礙,動靜無礙,生滅無礙,緣起大用宛然,而 當體的實動實靜實生實滅又了不可得;這是極其深刻的真理。

38 (增壹阿含經) 卷22 (須陀品第三十) (1經) (大正2,659b7-17):

世尊告曰:「有字、無字,義有若干?為是一義?」

沙彌白佛言:「有字、無字,義有若干,非一義也。所以然者,有字者,是生 死結;無字者,是涅槃也。以是言之,義有若干,非一義也。」

世尊告曰:「善哉!善哉!須陀!如汝所言,有字者,是生死;無字者,是涅 縣。」

名字是生死法,始終法,就是世間法。超越名字的,是無對的涅槃。這是從涅槃空而世間但有假名的說法。經中表示法空的,是到 處可見的。

#### (三)小結

從這一論一經的引述,足以證明與大眾部系有關的,都表示出我(與)法皆空的思想。

世尊告曰:「云何,須陀!何以故,名有字是生死,無字是涅槃?」

沙彌白佛言:「有字者,有生、有死,有終、有始;無字者,無生、無死,無

終、無始。」

世尊告曰:「善哉!善哉!須陀!如汝所言,有字者,是生死之法;無字者,是涅槃之法。」

# 第三章《般若經》——甚深之一切法空 第一節 《般若經》之譯出 (p.137~p.142)

釋厚觀 (2005.3.9)

#### 一、發心、修行、證果,都與「空」有密切關係(p.137)

「佛法」演化到「大乘佛法」時代,空與空性,成爲非常重要,可說 是大乘佛法的核心。大乘法門,是以發菩提心,修菩薩行,圓成無上 佛果爲主題的。

因行——發心與修行中,是不離空觀與空慧的;

果證——菩提與涅槃,也是不離空性的圓滿證得。

所以「空」的意義,在「經」、「論」的解說中,也許不一致,而 「空」確是遍於一切經的,特別是初期大乘經。

## 二、〈般若經〉與「龍樹論」在根本大義上雖然一致,但在方法上有些不 同(p.137)

說到大乘空義,很自然的想到了《般若經》與龍樹論。《般若經》與 龍樹論,公認爲著重於空義的闡揚,以一切法空爲究竟的。在根本大 義上, 《般若經》與龍樹的《中論》等, 當然是一致的; 但在方法 上,我以爲:

「龍樹菩薩本著大乘深邃廣博的理論,從緣起性空的正見中,掘發 《阿含經》的真義。……《中論》是《阿含經》的通論。。

「《中論》確是以大乘學者的立場,確認緣起、空、中道為佛教的根 本深義。……掘發《阿含經》的緣起深義,將佛法的正見,確樹於緣 起中道的磐石 11。

這樣、《般若經》與龍樹論、要分別來敘述。

## 三、〈般若經〉的部類(p.138-139)

《般若經》的部類非常多,依古代的記載,知道有二部,三部,四

<sup>1</sup> 參見印順法師著 (中觀今論) p.18、p.24。

部,八部,十六會2等不同傳說。時代越遲,《般若經》的部類越 多, 這表明了: 《般若經》的眾多部類, 是在發展中先後次第集成的。

龍樹的《大智度論》說:「般若波羅蜜部黨,經卷有多有少,有上 中下——光讚、放光、道行」3。龍樹知道《般若經》有三部:「上 本」是十萬頌本,「中本」與「下本」,就是一般所說的「大品」 與「小品」。4

<sup>2</sup> 參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.592-p.598:

二部:即《道行般若經》與《放光般若經》,古人稱此為「小品」與「大 미미

三部:上本、中本、下本。

四部:三部外,加一部六百偈本。更有說法是:三部以外加《金剛般若》。

八部:第一部十萬偈(《大品》);第二部二萬五千偈(《放光》);第三部 一萬八千偈(《光讚》);第四部八千偈(《道行》);第五部四千偈 (《小品》);第六部二千五百偈(《天王問》);第七部六百偈 (《文殊》);第八部三百偈(《金剛般若》)。

十六會:即玄奘大師於顯慶五年(西元660)開始譯的《摩訶般若波羅蜜多經》 ——《大般若經》,全部梵本共二十萬頌,分十六會,譯成六百卷。 此十六會可以分為三大類:

第一類:初會-第五會。初會(十萬頌):相當於上本般若;二會(二萬五千 頌)、三會(一萬八千頌)相當於中本般若;四會(八千頌)、五會 (四千頌)相當於下本般若。

第二類:第六會-第十會。六會(最勝天王分);七會(曼殊室利分);八會 (那伽室利分);九會(能斷金剛分);十會(般若理趣分)。

第三類:第十一會-第十六會。十一會(布施波羅蜜多分);十二會(淨戒波羅 蜜多分);十三(安忍波羅蜜多分);十四會(精進波羅蜜多分); 十五會(靜慮波羅蜜多分);十六會(般若波羅蜜多分)。

3 (大智度論) 卷67 (大正25,529b22-23)。

4 參見印順法師著《大智度論之作者及其翻譯》p.29-p.30:

如《智論》說:「般若波羅蜜部黨經卷,有多有少,有上中下:光讚、放光、 道行。」(卷67,大正25,529b22-23)又說:「如小品、放光、光讚等般若波 羅蜜經卷,章句有限有量,般若波羅蜜義無量。」(卷79,大正25,620a12-13) 二親皆謂《般若經》有三本,所親是一致的,只是順序顛倒了一下。《般 若經〉的下本,是《小品》,也就是《道行般若經》;中本是《放光般若 經》;上本是《光讚般若經》。把《般若經》的廣略三本,稱作「道行、放 光、光譜」,這決計不是《智論》原文。《智論》如要分別三者,那也會稱作 「十萬偈本,一萬八千或二萬偈本,八千或四千偈本」。但這對中國人來說, 不如以過去譯經的名稱比對三本來得容易明了。附為一提:《光譜般若經》,

#### (一)「下本般若」

三部中的「下本般若」,中國古稱之爲「小品」,漢文譯出而現存的,共有七部<sup>5</sup>:

- 1、《道行般若(波羅蜜)經》,後漢支婁迦讖譯,10卷。
- 2、《大明度經》,吳支謙譯,6卷。
- 3、《摩訶般若波羅蜜鈔經》,傳說爲前秦曇摩蜱共竺佛念譯,其實是 西晉竺法護譯的,現存5卷,部分已經佚失了。
- 4、《小品般若波羅蜜經》,後秦鳩摩羅什譯,10卷。
- 5、《大般若波羅蜜多經》「第四分」(538卷起,555卷止),唐玄奘 譯,18卷。
- 6、《大般若波羅蜜多經》「第五分」(556卷起,565卷止),唐玄奘 譯,10卷。
- 7、《佛說佛母出生三法藏般若波羅蜜多經》,趙宋施護譯,25卷。

#### (二)「中本般若」

「中本般若」,古代稱之爲「大品」。漢文譯出而現存的,共五部:

- 1、《光讚般若波羅蜜經》,西晉竺法護譯,現存的已有佚失,僅存 10卷。
- 2、《放光般若波羅蜜經》,西晉無羅叉譯,20卷。
- 3、《摩訶般若波羅蜜經》,姚秦鳩摩羅什譯,30卷。(《大品般若經》)
- 4、《大般若波羅蜜多經》「第二分」(401卷起,478卷止),唐玄奘 譯,78卷。

是晉太康七(西元二八六)年,竺法護在涼州譯出的;到晉太元元(西元三七六)年五月,才傳到襄陽,已是十卷的殘本。這是中本。但在那時,可能有《光讚》是「五百卷」的傳說(吉藏《金剛般若經疏》卷1,大正33,86b),所以在《智論》譯出時,筆受者就以《光讚》配上本。像這樣,雖經名不合原文,但也不能說:《般若》有三本的說法,是羅什所附加上去的。

<sup>5</sup> 日本山田龍城教授將宋法賢譯(佛說佛母寶德藏般若波羅蜜經)3卷,也歸入 「下本般若」。參見《梵語佛典の諸文獻》附表,京都,平樂寺書店,1959年。

5、《大般若波羅蜜多經》「第三分」(479卷起,537卷止),唐玄奘譯,59卷。

#### (三)「上本般若」

「上本般若」,即唐玄奘所譯《大般若波羅蜜多經》的「初分」 (1~400卷)。

※以上各部,與龍樹所見的三部(般若經》相當<sup>6</sup>。

#### 四、 〈般若經〉 先後集出的次第 (p.139-p.142)

- (一)從「原始般若」到「下本般若」
  - 1、龍樹所見的上、中、下——三部《般若經》,爲初期大乘所傳出, 代表般若法門的主要經典。三部是先後集出的,內容與文句,都不 斷擴充而一天天廣大起來。先後集出的次第是:先有「原始般 若」,經「下本般若」、「中本般若」,而後成立「上本般若」。
  - 2、《般若經》的原始部分,如《道行般若經》的「道行品」,佛命須菩提,為菩薩說應該修學成就的般若波羅蜜。須菩提說般若,容易引起疑問的,由舍利弗發問,須菩提解答。這部分的成立最早,在西元前50年,應該已經成立了。7
  - 3、般若本是甚深的法門,可說是趣入不退轉菩薩的法門,但爲了法門的宏揚,宏傳者以聽聞,讀,(背)誦,書寫(經文),(以經典)施他,講說來勸人修學;更說般若法門的世俗——現生與死後的利益,信仰的功德與毀謗的過失,這才成爲甚深而又通俗的法門。
    ※經過長期的宏傳,以「原始般若」部分爲初品,集成了「下本般若」8。

#### (二)「中本般若」

以「下本般若」爲核心,而更擴大編集的,是「中本般若」。依

<sup>6</sup> 以上參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.595-p.606。

<sup>7</sup> 有關「原始般若」,參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.620-p.640。

<sup>8</sup> 以《小品般若波羅蜜經》爲例,原本以〈見阿閦佛國品〉爲止。此下〈隨知品〉等,是後來增附的,參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》 p.668-p.673。

#### 《摩訶般若波羅蜜經》來說,全經九十品,可以分爲三分:

前分:〈序品〉第1………〈舌相品〉第6〔下本般若所無〕

中分:〈三假品〉第7……〈累教品〉第66〔大體與下本般若相當〕 後分:〈無盡品〉第67……〈囑累品〉第90〔〈道樹品〉第71以

下,下本般若所無〕

- 1、「中本般若」的「前分」,是「下本般若」所沒有的。〈序品〉以 下,是佛爲舍利弗說般若波羅蜜。〈舌相品〉第6是「中分」的序 起,也可說是「前分」的得益(結束)。
- 2、「中分」,或是內容的增廣,或是經義解說的增廣,或是法數的增 廣,而大概的說,是與「下本般若」相當,可以相互比對的。
- 3、「後分」,依「下本般若」的〈見阿閦佛國品〉未後部分,〈無盡 品〉第67以外,更廣說爲〈六度相攝品〉第68,〈方便品〉第 69、〈三慧品〉第70。〈道樹品〉第71以下,是「下本般若」所沒 有的。<sup>9</sup>「後分」是「方便道」——得不退轉以後的菩薩大行,如 六波羅蜜,四攝,報得神通,莊嚴淨土,成就眾生,佛果功德。 末後三品——〈常啼品〉第88,〈法尚品〉第89,〈囑累品〉第 90,舉薩陀波崙菩薩的求法故事,作爲勸發求學般若的範例。這部 分,其後也被編入「下本般若」。

#### (三)「上本般若」

- 1、「上本般若」,即傳說的十萬頌本。論內容,與「中本般若」相 同;論文句,增多了四、五倍。這主要是每一法的反復敘述,—— 問答,都不厭其繁的說明。適應印度某些人的特殊愛好,在好簡易 的中國人看來,未免太冗長了!
- 2、印度的經論梵本,在流傳中,是多有變化的,《般若經》也不

<sup>9</sup> 參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.675-p.688。

能例外。如「實有菩薩」10,「五種所知海岸」11,「常樂我淨真實

- 10 (1) 《大般若波羅密多經》:「会利子!菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時,應 如是觀:實有菩薩。不見有菩薩,不見菩薩名;不見般若波羅蜜多,不見 般若波羅蜜多名:不見行,不見不行。何以故?会利子!菩薩自性空,菩 薩名空。所以者何?色自性空;不由空故;色空非色;色不離空,空不離 色,色即是空,空即是色。受、想、行、識自性空;不由空故;受、想、 行、識空非受、想、行、識;受、想、行、識不離空,空不離受、想、 行、識,受、想、行、識即是空,空即是受、想、行、識。何以故?舍利 子!此但有名謂為菩提,此但有名謂為薩埵,此但有名謂為菩提薩埵,此 但有名謂之為空,此但有名謂之為色、受、想、行、識。如是自性,無生 無滅,無染無淨。菩薩摩訶薩如是行般若波羅蜜多,不見生,不見滅,不 見染,不見淨。何以故?但假立客名,別別於法而起分別。假立客名,隨 起言說。如如言說,如是如是生起執著。菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多 時,於如是等一切不見;由不見故,不生執著。」(大正5,17b26-c16)
  - (2) 參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.694-p.695:

「實有菩薩」,與經說的「但有假名謂之菩提薩埵」,直覺得有點不調 和。到底什麼是「實有菩薩」?世親《攝大乘論釋》說:「言實有者,顯 示菩薩實有空體。空即是體,故名空體」(卷4,大正31,342c)。無性的 《論釋》也說:「謂實有空為菩薩雅」(《攝大乘論釋》卷4,大正 31,405b)。原來瑜伽學者,是以「空」為「空所顯性」,圓成實(空) 性是真實有的。實有空(性)為菩薩體,為「如來藏」、「大我」說的一 種解說。如傳為無著所造的,《大乘莊嚴經論》卷3說:

「第一無我,謂清淨如。彼清淨如,即是諸佛我自性。……由佛此我 最得清淨,是故號佛以為大我。|

「一切眾生,一切諸佛,等無差別,故名為如。……得清淨如以為自 性,故名如來。以是義故,可說一切眾生名為如來藏。」(大正 31 , 604c)

- 一切思生,一切菩薩,一切諸佛,平等無差別,名為真如。真如是佛的我 「如來藏」;在菩薩位,是「菩薩界」、「菩薩實有空體」。以清淨空性 為菩薩體,這是不能說沒有的。如以為沒有,那就是「無相散動」;為了 對治這種妄執分別,所以佛說「實有菩薩」:這是瑜伽學者對於〈般若 經〉義的解說。
- 11 (1) 《大般若波羅蜜多經》卷54:「住此六波羅蜜多,佛及二乘能度五種所知 海岸。何等為五?一者過去,二者未來,三者現在,四者無為,五者不可 說。」(大正5,306b18-21)
  - (2) 參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.698-p.699: 唐譯本的「五種所知」,是與犢子部的「五法藏」說相符合的。……犢子

功德」12,本來是「上本般若」(時代遲些)的,但在玄奘所譯 「中本般若」(《大般若波羅蜜多經》「第二分」、「第三 分」)中,也都有了13,這才與中國早期的譯本不合。

部的「五種所知」中,三世與無為法,是一切部派所共通的,特色在「不 可說:。犢子部以為:「我」是非有為(三世法)非無為的,是不可說 (為有為或無為)的實體。……龍樹引用了「五法藏」,唐譯的「上品般 若」、「中品般若」也都說到了「五種所知」,但在中國古代傳譯的「中 品般若」,如「放光本」、「光讚本」、「大品本」——龍樹《大智度 論》的所依本,都只說六地應圓滿六波羅蜜,而沒有說「能度五種所知海 岸」。可見「中本般若」(與「唐譯二分本」相當)成立時,還沒有「五 種所知」說。龍樹引用「五法藏」,也知道有「十萬頌本」,所以可推論 為這是「十萬頌本」(「初分本」)所增入的。「五種所知」中的「不可 説」,是真實我,所以增入「五種所知」,與加入「實有菩薩」,是同一 理路。將「五法藏」中的「不可說」引入《般若經》中,當然可以解說為 離言說的如如法性。但這是犢子部著名的學說,「不可說」是「不可說 我」,使人無意中將離言說的如法性,與作為流轉、還滅的主體——真我 相結合。「五種所知」沒有明說真我,而是暗暗的播下真我說的種子,使 般若法門漸漸的與真我說合流。

#### 12 參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.700-p.701:

「唐譯初分本」——《大般若波羅蜜多經》卷332:「為諸有情說無倒法,謂 說生死無常、無樂、無我、無淨,唯有涅槃寂靜微妙,具足種種常樂我淨真實 功德。」(大正6,701c1-3)「唐譯二分本」、「三分本」,也這樣說。但中 國古譯的「放光本」、「大品本」,卻只說生死的無常、苦、無我、不淨。生 死是「無常、苦、無我、不淨」,涅槃是「常、樂、我、淨」,這是《大般涅 槃經》等真常大乘的主要思想。《般若經》說如化,生死、涅槃都如化;說清 淨,生死、涅槃都清淨;一切法如,一切法不生;《般若經》所開示的,是般 若的不二法門。唐譯「中品般若」說「生死無常苦無我不淨,涅槃常樂我 淨」,而這是古代譯本所沒有的。「我」,原是奧義書以來,印度宗教文化的 主流。佛法的特義,是「緣起無我」。但緣起無我,眾生怎能生死延續而不 斷?聖者解脫而證入涅槃,又是怎樣?由於解說這一問題,部派佛教中,傳出 了犢子部的「不可說我」,說轉部的「勝義我」。真我,是印度一般所容易接 受的。在般若法門流行中,世俗的真我說,也漸漸的滲入了。「實有菩薩」 說,「五種所知」的「不可說」說,「常樂我淨」的「大我」說,附入《般若 經》中,用意是一樣的。「中品般若」的古譯本沒有,而與之相當的「唐譯二 分本」、「三分本」卻有了。「上品般若」集成時,將犢子部的真我說,編入 經中,可能與集經者的環境(中印度),部派有關。久之,在「中品般若」楚 本流傳中,也被添糕進去。

13 參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.692-p.700。

#### 五、小結 (p.141-p.142)

從後漢到姚秦——西元二世紀末到五世紀初,傳入中國的《般若經》,都是屬於早期的。現存的《般若經》梵本,是西元六、七世紀以後的寫本,與漢譯本可能有些出入,但不能完全依現存的梵本爲依準。論到漢譯《般若經》的文字,當然玄奘的譯本明白,但不能忽視的,是玄奘譯出的時代(西元660-663)遲了些。特別是,玄奘是繼承無著、世親一系的「有宗」,是依《解深密經》,對《般若經》作再解說的學派,對空義有了不同的解說。如羅什所譯爲「無所有」或「無所有性」的,玄奘每譯爲「無性爲自性」。例如:

- 1、玄奘譯《大般若波羅蜜多經》卷478 (大正7,420a-b):
  「若一切法皆以無性而為自性,如是無性,非諸佛作……。無性之法,定無作用。……然一切法皆以無性而為自性、無性法中實無異法,無業無果亦無作用,無性之法常無性故」。
- 2、鳩摩羅什《摩訶般若波羅蜜經》卷26 (大正8,412b-c): 「<u>诸法性無所有</u>,非佛所作……。無性法中,無有業用。……無性 法無業無果報,無性常是無性」。
- 3、無羅叉譯《放光般若波羅蜜經》卷19(大正8,139a): 「諸法所有無所有,非佛所作……。無所有法者,亦無作, 亦無行」。

1、是玄奘譯本,2、3、是羅什與無羅叉譯本,內容可說是相同的,而玄奘所譯,在短短的文段裡,卻多出了兩句,「一切法皆以無性而為自性」,這與有宗學者的意解有關(可能原本已有此增飾)<sup>14</sup>。本文在說明初期的般若空義,所以參考玄奘的譯本,而以羅什等早期譯本爲依。

<sup>14</sup> 參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.726-p.727:

<sup>「</sup>唐譯本」每說「一切法皆以無性而為自性」,暗示了「無性自性」的意義。然唐譯的「以無性而為自性」,在「大品本」中,是譯為:「一切法性無所有」;「信解諸法無所有性」(《大品般若經》卷23,大正8,386b;385b);「諸法無所有」(《大品般若經》卷25,大正8,404c);「一切法性無所有」等(《大品般若經》卷3,大正8,237c)。「唐譯本」是隨順後代瑜伽者所說,如《辯中邊論》說:「此無性空,非無自性,空以無性為自性故,名無性自性空」(《辯中邊論》卷上,大正31,466b)。這是遮遠我法的「損滅執」,顯示空性的不是沒有。

# 第三章《般若經》——甚深之一切法空 第二節 法空性是涅槃的異名 (p.142~p.147)

释厚觀 (2005.3.16)

一、菩薩道的修持心要 般若波羅蜜多 (p.142-p.143)

「佛法」是面對生死流轉的現實,經修持而達涅槃理想的實現。 「大乘佛法」還是面對這一現實,要解脫生死而又長在生死中度脫 眾生,達到究竟涅槃。這被稱爲菩薩道的,修持心要是般若波羅密 多。

「大乘佛法」之般若波羅蜜與「佛法」之般若有些不同— 般若——慧,本爲「佛法」達成解脫的根本法門,但要解脫而不捨 生死,不著生死而不急求證入涅槃,大乘的般若波羅蜜多,就與 「佛法」有點不同了。如《般若經》所說的「一切法空」,就充分 表示了這一特色。

二、從《阿含經》與上座系部派佛教之空義看《般若經》之「一切法 空」(p.143)

《般若經》所說的「一切法空」,到底表示了什麼內容呢?

(一)《阿含經》、上座系部派佛教之空義(p.143) 上文1一再說到:《阿含經》與部派佛教(上座系),對於「空」的

<sup>1(1)</sup>參見印順法師著《空之探究》p.123:

空,有二方面: (一) 諸行空,那是無我我所的意思;進而說明為:「常 空,恆空,不變易法空,無我我所」。(二)另一方面是:一切煩惱空, 空的是煩惱(糞苦),也就以空來表示離煩惱(糞苦)的涅槃。寂,出 離,(止)滅,滅等,也都表示是空的,有「出世空性」的名稱。

<sup>(2)</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉第二章第八節〈諸行空與涅槃空〉p.117p.123 ·

意義,諸行空是:「<u>常空,恆空,不變易法空,我我所空</u>」<sup>2</sup>,空是無我、無我所的意思。

涅槃空是:「<u>一切諸行空寂,不可得,愛盡,離欲,(滅),涅</u>槃」。<sup>3</sup>

依此佛教的早期定義,空在《般若經》中的意義,也就可以明白。

#### (二)《般若經》之空義 (p.143-p.145)

以下列出三則經文:

- 一是鳩摩羅什譯的《小品般若波羅蜜經》,是「下本」。
- 二是鳩摩羅什所譯的《摩訶般若波羅蜜經》(「中本」)。
- 三是玄奘所譯《大般若經》的「第二分」(「中本」)。
- 三則經文的意義,大致相同,都分爲二段。

<sup>2(1)《</sup>雜阿含經》卷9(232經):「常、恒、不變易法空,我(我)所空。所以者何?此性自爾。」(大正2,56b24-25)

<sup>(2) 《</sup>阿毘曇毘婆沙論》卷46:「若比丘觀有漏取行是空,此有漏取行空中, 無有常、不變易法空、無我無我所。作如是思惟時,復更生心心數法,觀前思 惟心是空,中無有常、不變易法空、無我無我所。」(大正28,350b16-19)

<sup>3 (</sup>雜阿含經》卷10(262經):「一切諸行空寂,不可得,愛盡,離欲, (滅),涅槃。」(大正2,66b17-18)

#### A、第一段經證:以「甚深涅槃」爲主題 (p.143-p.145)

| 鳩摩羅什譯<br>《小品般若波羅蜜經》<br>卷7(大正8,566a11-19)         | 甚深相者,即是空義,即是無相、無作([願])、無起、無生、無滅、無所有、無染、寂滅、<br>遠離、涅槃義。希有世尊!以微妙方便,<br>障色(等法)示涅槃。                                                                  |
|--------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 鳩摩羅什譯<br>《摩訶般若波羅蜜經》<br>卷17(大正8,344a3-22)         | 深奧處者,空是其義,無相、無作、無起、<br>無生、(無滅)、無染、寂滅、離、如、法性<br>([界])、實際、涅槃。須菩提!如是等法,<br>是為深奧義。希有世尊!微妙方便力故,<br>令阿惟越致菩薩摩訶薩,離色(等一切法)<br>處涅槃。                       |
| 玄奘譯<br>《大般若波羅蜜多經》<br>(第二分)卷450<br>(大正7,269a5-c2) | 甚深義處,謂空、無相、無願、無([造])<br>作、無生、無滅、寂靜、涅槃、真如、法界、<br>法性、實際,如是等名甚深義處。善現當知!<br>如是所說甚深義處種種增語,皆顯涅槃為甚<br>深義。如來甚奇!微妙方便,為不退轉<br>地菩薩摩訶薩,遮遺諸色(等一切法)顯示<br>涅槃」。 |

第一段: 經的上文, 說阿惟越致 ——不退轉菩薩, 然後說甚深義, 空、 無相等。這種種名字,都是涅槃的異名,這是以甚深涅槃爲主題的。

所以說:爲不退菩薩,遮遺(或譯「障」、「離」、「除」)色等一 切法而顯示涅槃。這樣,空與無相等相同,都是涅槃的異名之一;這 是依涅槃而說空的。

這種種異名,可分爲三類:

#### (1) 果德

無生、無滅、無染、寂滅、離、涅槃: 《阿含經》以來,就是表示 涅槃(果)的。

#### (2) 行門

空、無相、無願,是三解脫門。「出世空性」與「無相界」,《阿 含經》已用來表示涅槃。三解脫是行門,依此而得 (解脫)涅槃, 也就依此來表示涅槃。

#### (3) 理境

<u>真如、法界、法性、實際</u>。「實際」是大乘特有的<sup>4</sup>。 真如等在《阿含經》中,是表示緣起與四諦理的。 到「中本般若」,真如等作爲般若體悟的甚深義。

這三類——果,行,理境,所有的種種名字,都是表示甚深涅槃的。5

#### 4 (大智度論) 卷32:

問曰:聲聞法中何以不說是如、法性、實際,而摩訶衍法中處處說?

答曰:聲聞法中亦有說處但少耳。如《雜阿含》中說:有一比丘問佛十二因緣 法,為是佛作?為是餘人作?佛告比丘:我不作十二因緣,亦非餘人 作,有佛無佛諸法如、法相、法位常有,所謂是事有故是事有,是事生 故是事生。如無明因緣故諸行,諸行因緣故識,乃至老死因緣故有憂悲 苦惱。是事無故是事無,是事滅故是事滅。如無明滅故諸行滅,諸行滅 故識滅,乃至老死滅故憂悲苦惱滅。如是生滅法,有佛無佛常爾,是處 說如。

如《雜阿含》〈舍利弗師子吼經〉中說:佛問舍利弗一句義,三問三不能答。佛少開示舍利弗已,入於靜室,舍利弗集諸比丘語諸比丘言:佛未示我事端,未即能答,今我於此法七日七夜演說其事而不窮盡。復有一比丘白佛:佛入靜室後,舍利弗作師子吼而自讚歎。佛語比丘:舍利弗語實不虛。所以者何?舍利弗善通違法性故。

聲聞法中觀諸法生滅相是為如;滅一切諸觀,得諸法實相,是處說法性。

問曰:是處但說如、法性,何處復說實際?

答曰:此二事有因緣故說;實際無因緣故不說實際。

問曰:實際即是涅槃,為涅槃故佛說十二部經,云何言無因緣?

答曰:涅槃種種名字說,或名為離,或名為妙,或名為出。如是等則為說實際,但不說名字故言無因緣。(大正25,298a8-b7)

5 參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.718-p.719:

般若表示自證的內容,是稱為「法相」(唐譯「法性」)、「如」、「實際」(應該還有「法性」,唐譯「法界」)的,而這就是涅槃。以「空」、「無相」、「無作」來表示涅槃,於是空義日漸發展起來。「離」(遠離)、「滅」(寂靜、寂滅)、「淨」(無染)、「無所有」、「無生」,本來都是原始佛教固有的術語,用來表示涅槃的。

「下品般若」將這些術語,與「空、無相、無作(無願)」結合起來,如《小品般若波羅蜜經》卷7(大正8,566a)說:「甚深相者,即是空義,即是無相、無作、無起(唐譯或作「無造作」)、無生、無滅、無所有、無染、寂滅、遠離、涅槃義」。依「唐譯本」,末後一句,是「種種增語,皆顯涅槃為甚深義」。可見「空、無相」等,都是表顯涅槃深義的。

#### B、第二段經文:以「一切法空性」爲主題(p.143-p.145)

(大正7,271c7-27)

#### 鳩摩羅什譯 我不說一切法空耶?世尊!說耳。須菩提!若空即是無 盡,若空即是無量。……如來所說無盡、無量、空、無 《小品般若波羅蜜經》相、無作、無起、無生、無滅、無所有、無染、涅槃,但 以名字方便故說。……一切法皆不可說。須菩提!一切法 卷7 (大正8,566c15-25) 空相([性]) 不可得說。 我不常說一切法空耶?須菩提言:世尊!佛說一切法空。 鳩摩羅什譯 世尊!諸法空即是不可盡、無有數、無量、無邊。 ......佛 以方便力故分別說,所謂不可盡、無數、無量、無邊、無 **〈摩訶般若波羅蜜經〉** 著、空、無相、無作、無起、無生、無滅、無染、涅槃, 卷17 佛種種因緣以方便力說。……一切法不可說,一切法不可 (大正8,45b28-c13) 說相即是空,是空不可說。 我先豈不說一切法皆自性(「自性」二字,唐譯增) 玄奘譯 空? ……善現! 一切法空皆不可說,如來方便說為無盡, 或說無數,或說無量,或說無邊,或說為空,或說無相, 《大般若波羅蜜多經》 或說無願,或說無作,或說無生,或說無滅,或說難染, (第二分) 或說寂滅,或說涅槃,或說真如,或說實際,如是尊義, **券450** 皆是如來方便演說。……一切法性皆不可說。何以故?

第二段是:接著說:如菩薩思惟修習,不離甚深般若,得無量無數功 德。什麼是無量、無數?是超越數量的空義。

一切法性皆畢竟空,無能宣說畢竟空者。

所以說:「我不常說一切法空耶」,法空相([性]),如來說爲空、 無相、寂滅、涅槃、真如、實際等。一切法性是不可說的,「一切法

到了「中品般若」,更與「如」、「法性」、「實際」等相結合。如上面所引 的《小品經》文,在「大品本」中,就是:「深奧處者,空是其義,無相、無 作、無起、無生、無染、寂滅、離、如、法性、實際、涅槃」。「中品般若」 進展到:「空、無相、無作」;「無生、無染、寂滅、離」;「如、法性、實 際」---三類名字,作為同一的自證內容。《大般若波羅蜜多經》(二分)卷 469 (大正7,375b) 說:「諸空等智者,謂菩薩摩訶薩,內空乃至無性自性空 智,及真如乃至不思議界智,是名諸空等智」。

不可說相即是空,是空不可說」。空性也是不可說的,說爲涅槃、 真如等,都不過是如來的方便假說而已。

這段文中,空與涅槃,都是其中的一名,而歸於一切法空,這是以 一切法空性爲主題的。

※「涅槃」與「一切法空性」(p.146)

- 1、依教說:「涅槃」是三乘共通的,「法空性」是大乘不共的。
- 2、約理說:「涅槃」與「一切法空性」是相同的。

#### 三、〈般若經〉的法空性,是依佛說的甚深涅槃而說的(p.146-p.147)

#### (一)引《華嚴經》〈十地品〉

如上引經說外,《大方廣佛華嚴經》卷26〈十地品〉(大正9,564b16-c25)說:

菩薩得無生法忍,入第八地,入不動地。……住不動地,一切心意識不現在前,乃至佛心、菩提心、涅槃心尚不現前,何況當生諸世間心!佛子!是菩薩隨順是地,以本願力故;又諸佛為現其身,……皆作是言:善哉!善哉!善男子!……一切法性,一切法相,有佛無佛常住不異,一切如來不以得此法故說名為佛,聲聞、辟支佛亦得此寂滅無分別法。……若諸佛不與菩薩起智慧門者,是菩薩畢竟取於涅槃。

八地菩薩就是不退轉地菩薩。八地得無生法忍<sup>6</sup>,悟入寂滅無分別法,這是二乘也能得到的。如菩薩的本願力不足,沒有諸佛的勸發,那是要證入涅槃,退落而與二乘一樣的。經佛的勸發,菩薩這

空智與真如等智,合為同一類來說明,與所說深奧義的內容一致。

這三類名字,「寂滅、遠離」等,約離一切妄執,離一切戲論說。

「如、法性」等,約沒有變異性、差別性說;佛出世也好,不出世也好, 「法」是那樣「法爾常住」的。

「空、無相」等,約三三昧所顯發說,但並不是因觀察而成為「空、無相、無 作」的。

在《般若經》中,由於這三類名義的統一,而表現為悟理、修行、得果的無二無別。

6〈華嚴經〉說八地菩薩得無生法忍。如依〈大品般若經〉或〈大智度論〉,則說 七地菩薩得無生法忍。 才(從般若起方便,)起如幻三昧,作利益眾生的大業,莊嚴功德 圓滿而成佛。

#### (二)引《小品般若波羅蜜經》

《小品般若波羅蜜經》卷7(大正8,568c-569a)說:

菩薩行般若波羅蜜,應觀色空,應觀受、想、行、識(等一切法) 空。應以不散(亂)心觀法,無所見亦無所證。……菩薩具足觀 空,本已生心(即「本願」)但觀空而不證空:我當學空,今是學 時,非是證時,不深攝心繫於緣中7。……菩薩緣一切眾生,繫心慈 三昧, .....過聲聞、辟支佛地,住空三昧而不盡漏。須菩提!爾時 菩薩行空 (無相、無願)解脫門,而不證無相,亦不墮有相。

《般若經》義,與〈十地品〉說是一致的。「今是學時,非是證 時」,如以爲所作已辦,大事已了,那就要證實際,盡諸漏而成爲 二乘入涅槃的。

觀空而不證空,除了般若外,主要是本願與慈悲力。《般若經》集 出要早些,環沒有說到佛力的加持勸發。

### (三)小結(p.147)

總之,《般若經》的空性,就是(十地品)的「寂滅無分別法」, 如證入,就是涅槃。這說明了,《般若經》的法空性,是依佛說的 甚深涅槃而說的。8

<sup>7(1)</sup>參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.1297:

菩薩的般若空慧,是空、無相、無作三三昧。菩薩出發於救度一切眾生的 悲願,所以觀空而能夠不證空。也要「不深攝心繁於緣中」,不能過分的 攝心而入深定,因為如定力偏勝,會證入實際而退為二乘的。菩薩的深 慧,要悲願來助成,到第七「等定慧地」,悲心深切,定與慧均等,才能 「得無生忍」。無生法是涅槃異名,通達而不證入,所以稱為「忍」。

<sup>(2)</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉p.152-p.153。

<sup>8</sup> 般若,與涅槃有關的經文不少,參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開 展》p.656-p.657。「中本」、「上本」與此相當的文句,可檢閱之。

# 第三章《般若經》——甚深之一切法空 第三節 大乘《般若》與《阿含經》(p.147~p.155) 釋厚觀(2005.3.23)

#### 一、涅槃的超越絕對性 (p.147)

釋迦佛說法,從現實的身心說起,指出生死的癥結所在,呵斥生死,呵斥煩惱,從聖道去實現理想的涅槃。

涅槃,佛沒有說是這樣的,那樣的,因爲涅槃是無量、無數,不能 說是有是無的。佛只是從煩惱的不再生起,苦蘊(身心)的不再生 起,以「遮」的方法來表示,如燈(火)滅一樣。

說生死是有爲,那涅槃就是無爲。有爲法有生住滅(無常),無爲 法是不生不住不滅(常)。對於生死有爲與涅槃無爲,一般是看作 對立的別體法。即使說涅槃空與無爲空,也不許說是有爲空那樣 的。這是後世的聲聞弟子們,爲了說明佛法,出發於相對(二)的 立場,終於忽略了涅槃的超越絕對性。

## 二、《般若經》的甚深義——空性、涅槃 (p.148)

- (一)涅槃:心行處滅、言語道斷,沒有能所對立,無二無別 (般若經)的甚深義,是空性,也就是涅槃。涅槃的體證,是沒有 時、空,沒有數、量,也沒有能所——主觀與客觀的對立。渾然 的無二無別(也不會覺得是一體)的現觀,是一切不可說、不可 得的。
- (二)《般若經》等大乘經,從無二無別的甚深體驗中,觀「一切法本空」

《般若》等大乘經,就是從這無二無別的甚深體驗中,來觀一切法,一切法不出於此,於是「一切法本空」,「一切法本不生滅」,「一切法甚深」,「一切法不可得」,「一切法本清淨」,「一切法本自寂滅」,「一切法皆如也」,「一切法不出於法界」,這一類文句,就這樣的弘傳出來。

玄奘譯的《大般若經》說:「以真法性為定量故」1。這是以法性 (真如、空性的異名)的現觀,爲理解與修證的準量。

(三)從四十二字門,通達不生不滅之實相(p.148)

「中本般若」的四十二字(母)門<sup>2</sup>,以阿(喉音)爲首;一切語 音,都以阿爲根本,依阿而申展出來的。以此爲修行法門,也就是 從阿——不、非、無、離來觀一切法。羅闍 (rajas) 是垢義,羅 (ra)字就是「一切法離垢故」3。到末一字茶 (dha)是必義4,茶 就是「諸法邊竟處故,不終不生」。從阿字爲本來觀一切,一切都 是不、無、非、離了。5

參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.743:

「唐譯五分本」也說:「以真法性為定量故」。量(pramāṇa)是準確的知識; 定量是正確的、決定無疑的準量,值得信任的。

- <sup>2</sup> 四十二字門,參見《摩訶般若波羅蜜經》卷5(大正8,256a6-b28);《大智度 論》卷48(大正25,408b1-409a24)。
- 3(1) 《摩訶般若波羅蜜經》卷5(大正8,256a5-b10): 復次,須菩提!菩薩摩訶薩摩訶衍,所謂字等、語等、諸字入門;何等為 字等、語等、諸字入門?「阿」字門一切法初不生故、「羅」字門一切法 離垢故、「波」字門………「荼」字門入諸法邊竟處不可得故、不終不生 故。過茶無字可得,何以故?更無字故。諸字無礙無名亦不滅,亦不可 說、不可示、不可見、不可書。
  - (2) 《大智度論》卷48:「四十二字是一切字根本。因字有語,因語有名,因 名有義;菩薩若聞字,因字乃至能了其義。是字,初阿(a)、後茶 (dha),中有四十。得是字陀羅尼菩薩,若一切語中聞阿字,即時隨義, 所謂一切法從初來不生相。阿提(ādi),奏言初;阿耨波陀 (anutpāda),秦言不生。若聞羅(ra)字,即隨義知一切法離垢相。羅闍 (rajas),秦言垢。」(大正25,408b12-18)
- 4《大智度論》祭48:「若聞茶字,即知一切法必不可得。波茶(bādham),秦言 必。茶外更無字,若更有者,是四十二字枝派。」(大正25,409a14-16)。
- 5(1) 參見印順法師著 《佛在人間》 p.70:

大乘法的四十二字,以阿字為本。阿是不生不滅義,這即是一切法的本 性。唱誦每字,都與阿相應,即觀一切入不生不滅的實性。《華嚴》、 (般若)中的文字陀羅尼,觀行成就,是可以證入無生法忍的。這是觀音 聲色相而契入法性的。

<sup>1 《</sup>大般若波羅蜜多經》(第五分)卷556(大正7,866c17)。

# 三、文殊法門、〈般若經〉等初期大乘經重真諦不生不滅;〈阿含經〉重 因緣生滅(p.149)

初期大乘經雖有多方面的獨到開展,而本於一切法性不可得——空性的立場,與《般若經》是一致的。這一立場,與《阿含經》以來的傳統佛法,從現實身心(五蘊、六處等)出發,指導知[苦]、斷[集]、證[滅]、修[道]以達理想——涅槃的實現,方法是截然不同的。

#### (2) 參見印順法師著《印度佛教思想史》p.425-p.426:

《大智度論》說:「四十二字是一切字根本。因字有語,因語有名,因名有義;菩薩若聞字(音),因字乃至能了其義」(卷48,大正25,408b)。四十二字是一切字根本,而第一「阿」(a)字,是一切字根本。「阿」是最初喉音,經頰、舌、齒、唇,而有種種語音,所以阿是最初的、根本的。「阿」——喉音,什麼意義都不是,所以被看作超越的——「不」,「無」。依「阿」而發展出四十二字,一切語文(所表示的),也就一切本質都是超越的,可從一切文字而通達實相。「阿提,秦言初;阿釋波陀,秦言不生」,所以「入阿字門,(能通達)一切法初不生故」。如羅(ra)是塵垢的意義,所以「入羅字門,一切法離塵垢故」。這樣的一一文字,能通達實相,是菩薩修行法門。(唱)誦字母而能通達深義,如〈華嚴經〉說:「唱如是字母時,……入無量無數般若波羅蜜門。」(《大方廣佛華嚴經》卷76,大正10,418b-c)

# (3)參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.746-p.747:

四十二字(母),是一切字的根本。字母是依人類的發音而成立的。最初是喉音——「阿」,再經頸、頰、舌、齒、唇,而有種種語音。可說一切語音,一切字母,是依「阿」為根源的,是從「阿」而分流出來的。喉音的「阿」,選沒有什麼意義;什麼意義也不是,所以被看作否定的——「無」、「不」。般若法門,認為一切但是假名施設,而假名是不能離開文字的。一切文字的本源——「阿」,象徵著什麼也不是,超越文字的絕對——「無生」、「無相」、「空」。一切文字名句,都不離「阿」,也就不離「無」、「不」。所以般若引用四十二字母,不但可以通晚一切文字,而重要在從一切文字,而通達超越名言的自證。如「茶」是熱的意義,聽到了「茶」,就了悟是「不熱」的。這樣,什麼都趣向於「空」,不離於「如」。所以經上說:「善學四十二字已,能善說字法;善說字法已,善說無字法。」(《摩訶般若披羅蜜經》卷24,大正8,396b)

如《佛說文殊師利淨律經》<sup>6</sup>卷1(大正14·448c23-26)說:

問:其佛說法,何所興為?何所滅除?

答曰:其本淨者,以無起滅,不以生盡[滅]。所以者何?彼土眾生, 了真諦義以為元首,不以緣合為第一也。

文殊師利是從東方寶英佛土來的。文殊說:彼土的佛法,是以真諦無 生滅法爲首的;不如此土的佛法,以緣合(因緣和合生或緣起)爲第 一,出發於因緣生滅,呵責煩惱等教說。

文殊所說的彼土佛法,代表了印度(東南)新起的大乘。 此土以緣合爲第一,當然是固有的,釋迦佛以來的傳統佛法。

- 1、彼土的佛法:印度(東南)新起的大乘,以真諦無生滅法爲首,直由 不生滅下手。
- 2、此土的佛法:固有釋迦佛以來的傳統佛法,以緣起爲第一,由因緣生 滅、無常下手。

※這兩大不同類型的佛法,在方法上是對立的。

A、《阿含經》從生滅無常下手

如《阿含經》從生滅無常下手:「無常故苦,苦故無我」—— 空。甚至說:「若人壽百歲,不觀生滅法,不如一日中,而解生 滅法 17。如實知生滅無常的重要性,可想而知!

B、《般若經》觀不生滅爲真般若

《般若經》嚴厲的批評了無常的觀慧,如《小品般若波羅蜜經》卷3說: 當來世有比丘,欲說般若波羅蜜而說相似般若波羅蜜。……諸比 丘説言:色是無常, .....。受、想、行、識是無常, 若如是求, 是為行般若波羅蜜。憍尸迦!是名說相似般若波羅蜜。〔大正 8 · 546c2-7)

以生滅無常觀爲相似般若,不生滅(不壞)觀爲真般若,雖可說對某 些部派說,但在文字上,顯然是不滿傳統的《阿含經》。

<sup>6《</sup>佛說文殊師利淨律經》屬於文殊法門的經典,參見《初期大乘佛教之起源與開 展》p.879-p.880。

<sup>7 (</sup>法集要頌經) 卷3 (大正4,789a)。

《阿含》與《般若》等大乘經的對立,應該說是佛法的不幸! 四、從超然立場看部派佛教與大乘佛教(p.150)

(一) 《般若經》之甚深義是涅槃的別名,這應是依《阿含》思想引 發而來 (p.150)

《般若》等大乘經,發菩提心,修菩薩行,圓滿佛果而外,甚深 義— 一切法空,法法皆如的闡揚,都是涅槃別名,這應該是 依《阿含》思想引發而來,怎麼會到達這樣的對立呢?

傳統者指新興的大乘爲非佛說,大乘者稱《阿含》等爲小乘, 尖銳的對立,能不說是佛法的可悲現象嗎!

從不拘宗派的超然立場來說,傳統佛教——部派佛教與大乘行 人,都有些偏頗了!

(二)《阿含經》的中心思想是「緣起」,有爲與無爲同依「緣起」 而闡明(p.150)

> 《阿含經》的中心思想,是緣起,緣起是:「此有故彼有,此生 故彼生, ……純大苦聚集。此無故彼無, 此滅故彼滅, ……純大 苦聚滅」。

依緣起的相依性——依之而有,說明生死的集,有爲法。 也依緣起的相依性——依之而無,說明生死的滅,無爲法。

有爲與無爲,依同一原則而闡明。但傳統佛教界,似乎少有能 完滿的把握緣起;不是以緣起爲生滅邊事(有爲的),就推想 爲不變的理性(無爲的)8。

<sup>8</sup> 參見印順法師著《中觀今論》p.25-p.34。參見印順法師著《性空學探源》p.17p.21 °

# 五、「慧解脫」、「俱解脫阿羅漢」與「有甚深涅槃知見而不是阿羅漢的 聖者」(p.150)

- (一)「禁解脫」與「俱解脫」(p.150)
  - 1、「慧解脫」本是一切阿羅漢的通稱,所以論佛與阿羅漢的差別,就 舉「慧解脫」爲一切阿羅漢的代表 9。依空、無所有、無相而得心 解脫,不正就是阿羅漢的心解脫嗎 10。
  - 2、 但阿羅漢中,有不得深定的,有得深定的。這才方便的分爲「禁解」 脱」,與(心慧)「俱解脫」的二類。
- (二) 三類聖者 (p.151)

我要這麼說,因爲要解說一項事實。《雜阿含經》中,長老比丘們 告訴須深比丘,他們是阿羅漢,但不得四禪(《相應部》說不得五 通)及無色定。須深覺得難以信解,佛告訴他說:「彼先知法住, 後知涅槃」;「不問汝知不知,且自先知法住,後知涅槃」11。這 是說,阿羅漢有先後層次,也可說有二類。

A、法住智:法住智是對於因果緣起的決定智。這雖然是緣起如幻的俗數 法,但卻是正見得道所必備的知見。(如不能了解緣起的世俗

<sup>9 《</sup>雜阿含經》 袋3 (75經):「比丘!如來、應、等正覺,阿羅漢慧解脫,有何 差別」?比丘白佛:「如來為法根,為法眼,為法依,唯願世尊為諸比丘廣說 此義!諸比丘聞已,當受奉行」。佛告比丘:「諦聽,善思,當為汝說。如 來、應、等正營,未曾閱法能自營法,通達無上菩提;於未來世開營餐聞而為 說法,謂四念處,四正勤,四如意足,五根,五力,七覺,八道。比丘!是名 如來、應、尊正覺,未得而得,未利而利,知道,分別道,說道,通道,復能 成就諸聲聞,教授教誠;如是說正順欣樂善法,是名如來、羅漢差別」。(大 正2,19 b28-c10); (相應部) (22) 「蘊相應」(日譯南傳14,p.102p.103);又《雜阿含經》卷26(684經)(大正2,186c2-187b5)。

<sup>10 (</sup>雜阿含經)卷21 (567經) (大正2,149c-150a); (相應部) (41)「質多 相應」(日譯南傳15,p.451-p.453);參見《空之探究》第一章第三節〈空與 心解脫〉p.21。

<sup>11(1) 《</sup>雜阿含經》卷14(347經) (大正2,97 b11-12); 《相應部》 (12) 「因緣相應」(日譯南傳13, p.180)。

<sup>(2)</sup> 參見印順法師著 (成佛之道) (增注本) p.224-p.225:

#### 1、法住智知:

緣起被稱爲法性、法住,所以法住智是從因果起滅的必然性中,於五 蘊等如實知,厭,離欲,滅,而得解脫智:「我生已盡,梵行已立, 所作已辦,不受後有」。

> 相對性,假名安立性,而只是信解善惡,業報,三世等,就 是世間正見,不名為智。)

- B、涅槃智:如依此而觀緣起法的從緣而生,依緣而滅,是盡相,壞相, 離相,滅相,名涅槃智。這是從緣起的無常觀中,觀一切法 如石火電光,纔生即滅;生無所來,滅無所至,而契入法性 寂滅。這就是:「諸行無常,是生滅法,生滅滅已,寂滅為 樂」。
  - (A)法住智——知流轉——知因果的必然性——知生滅—— 知有為世俗。
  - (B) 涅槃智——知還滅——知因果的空寂性——知不生滅—— 知無為勝義。
- (3) 參見印順法師著〈空之探究〉p.221-p.222:

須深出家不久,聽見有些比丘們說:「生死已盡,……自知不受後有」,卻不得禪定,是慧解脫阿羅漢。須深聽了,非常疑惑。佛告訴他:「彼先知法住,後知涅槃」。慧解脫阿羅漢,沒有深定,所以沒有見法涅槃的體驗,但正確而深刻的知道:「有無明故有行,不離無明而有行」;「無無明故無行,不離無明滅而行滅」(餘支例此)。這是正見依緣起滅的確定性——法住智,而能得無明滅故行滅,……生滅故老死滅的果證。

(4) 參見 (大毘婆沙論) 卷110 (大正27,572a27-b29)。

|   | 法住智     | 涅槃智   |
|---|---------|-------|
| 1 | 知集智     | 知滅智   |
| 2 | 知苦、集智   | 知滅、道智 |
| 3 | 知苦、集、道智 | 知滅智   |
| 4 | 知流轉智    | 知還滅智  |
| 5 | 知緣起智    | 知緣起滅智 |
| 6 | 知生死智    | 知生死滅智 |
| 7 | 近分地智    | 根本地智  |
|   |         |       |

- (5) 參見《大智度論》卷23 (大正25,233c1-5);《大智度論》卷28 (大正25,266b13-17)。
- (6) 參見《瑜伽師地論》卷87(大正30,787b4-11);《瑜伽師地論》卷94 (大正30,835c19-836a8)。

雖然沒有禪定,但煩惱已盡,生死已了。這是以禁得解脫,知一切 法寂滅,而沒有涅槃的自證。

#### 2、涅槃智知:

生前就能現證涅槃的絕對超越(即大乘的證入空性,絕諸戲論;也 類似一般所說的神秘經驗),名爲得現法涅槃;在古代,被稱爲得 滅盡定的俱解脫(不過滅盡定,論師的異解紛紜)。

這可能是二類阿羅漢,也可能是先後契入的層次。

3、另一類有甚深涅槃知見而不是阿羅漢的聖者 聚生的根性不一,還有一類人,不是信仰,希欲,聽聞,覺想,也 不是「見審諦忍」,卻有「有滅涅槃」12的知見,但不是阿羅漢。 如從井中望下去,如實知見水,但還不能嘗到水一樣13。

## 六、大乘興起與部派佛教的關係(p.151-p.152)

(一)上座部系重於四諦的知見,少得現法涅槃(p.151) 部派佛教中,主要是上座部系,重於四諦的知見,少有得現法涅槃

爾時、尊者殊勝語尊者那羅:「有異信乃至異忍,得自覺知見生,所謂 有滅則寂滅、涅槃」。時尊者那羅問尊者殊勝言:「有異信乃至異忍, 得自覺知見生,所謂有滅則寂滅、涅槃者,汝今便是濕盡阿羅漢耶!? 尊者殊勝言:「我說有滅則寂滅、涅槃,而非漏盡阿羅漢也。」 ...... 時有行人,熱渴所遏,繞井求覓,無繩、無罐,諦觀井水,如實知見而 不觸身。如是我說有滅則寂滅、涅槃,而自不得漏盡阿羅漢。(大正 2,98c19-99a2)

- (2) 《相應部》(12) 「因緣相應」(日譯南傳13, p.170-p.171)。
- (3) 《瑜伽師地論》 符94:「諸學見迹,雖於有滅寂靜涅槃,不隨他。信內聖 慧眼,自能觀見,然猶未能以身觸證。嬖如有人熱渴所逼,馳詣深井,雖 以肉眼現見井中難諸塵穢清冷美水,并給水器,而於此水身未觸證,如是 有學雖聖慧眼現見所求後煩惱斷,最極寂靜,而於此斷身未觸證。」(大 正30,837b5-11)

<sup>12</sup> 參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.283:「有滅涅槃」: 「有」是生死,生死的止息滅盡是涅槃。

<sup>13(1) 《</sup>雜阿含經》卷14(351經):

的。在教義上,雖有種種阿羅漢,滅盡定等,而缺乏超越的體驗, 所以這一系的教義,被譏爲:「唯見浮繁妨情,支離害志,紛紜名 相,竟無妙異」<sup>14</sup>了。

## (二)大乘興起與「大眾部系」的關係(p.152)

A、大眾部系之「法空說、法性不二」(p.152)

大乘佛法的興起,決定是與大眾部系有關的。如上一章 15說到:

- 1、方廣部——說大空派,以爲勝義僧與佛,都是超越現實人間 世的。這就是《大智度論》所說的方廣道人,說「一切法 不生不滅」。<sup>16</sup>
- 2、東山住部的《隨順頌》<sup>17</sup>,以爲法性不二,佛所說的,都「是隨順世間轉」。
- 3、分別部說:凡聖一切都「以空為本」18。
- 4、一說部說:「世出世法悉是假名」19。

甚深義——法性不二,從大眾部學派中開展出來。

B、大眾部系對「聖位菩薩」之安立(p.152)

<sup>14</sup> 僧酤《出三藏記集》卷11:「[訶梨跋摩]其師既器而非凡,即訓以名典,迦旃延所造大阿毘曇,乃有數千偈,而授之曰:此論蓋是眾經之統例,三藏之要目也,若能專精尊究則悟道不遠。於是跋摩敬承鑽智,功不踰月,皆精其文義,乃慨焉而歎曰:吾聞佛旨虛寂,非名相所議神澄妙絕,罕常情攸测,故為先遠之所遵崇,我亦注心歸仰。如今之所稟,唯見浮繁妨情,支離害志,纷紜名相,竟無妙異。」(大正55,78c3-18)

<sup>15</sup> 參見《空之探究》第二章第十節〈大眾部系與法空〉p.128-p.132。

<sup>16《</sup>大智度論》卷1:「佛法中方廣道人言:一切法不生不滅、空無所有,譬如 兔角龜毛常無,如是等一切論議師輩,自守其法不受餘法,此是實餘者妄語。」(大正25,61a28-b2)

<sup>17 《</sup>入中論》卷2(漢藏教理院刊本p.31)。

<sup>18</sup> 天親菩薩造《佛性論》卷1:「若依分別部說:一切凡聖眾生,並以空為其本,所以凡聖眾生,皆從空出故。」(大正31,787c5-7)

<sup>19</sup> 日本澄禪著《三論玄義檢幽集》卷5:「真諦云:此部執世出世法悉是假名,故言一切法無有實體;同是一名,名即是說,故言一說部。」(大正70,495b29-c1)

- 《論事》說到:安達羅派以爲:釋迦菩薩在迦葉佛時,入於決定<sup>20</sup>。
- 2、東山住部等也說:成佛以前的菩薩,已經得法現觀,入正決定21。 正性決定,就是正性離生。入正性離生,是體悟正法而成爲聖者。

這樣,菩薩有二階位:一、凡夫;二、得正性決定的聖者。 菩薩的分爲二階,與大乘所說的菩薩是一致的。 大眾部系中,

- 1、法性不二思想的開展;
- 2、「本生」又廣泛的流傳;
- 3、菩薩道受到佛弟子的讚仰,有聖位菩薩的安立。 如有人發心修學,求成佛道,依佛法說,這是可能而值得讚歎的。

正性離生,古譯即為正性決定。這,有部說是在見道,離惑得無生時的 境界。但大眾分別說系乃至現在錫蘭的銅鐵學者,都不說它是見道的境 界,而移置在前面,奥三乘共十地的性地意義相近,有似於四加行中的頂 位。龍樹《智論》就討論到頂、決定、無生三名是同是異的問題,論中 自有解說;不過依此可見正性離生是有著前後的諍論,不必盡如有部所說 在見道位。《異部宗輪論》說菩薩「得決定道不退」的決定道,也就是 這個。法住,也是修行過程中的一個位次,經說「得法住智」; 《成實 論〉說,以聞思慧見諸法的必然理則,叫法住位。從此以後,實際修習 禪定,就是決定道。法住道與決定道,二者都是在見道以前的事。有部 以見道分凡聖,見道以前都是凡夫;大眾分別說系及成實論師等不然,見 道後得初果,固然是聖人,見道以前,從聞思修慧得見法住理性,已經 不是凡夫,也可以說是無漏的,即初果向的聖者(他們把初果向的時間拉 長,不像有部的局在十五心)。所以見法住智得決定道,雖不是見道以 後的聖者,但已超過了凡夫,已獲證到一種不可更動不可轉變不再退隨的 無為常住性,這就是法住無為與決定無為。

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> 《論事》(日譯南傳57, p.367)。

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>(1) 《論事》(日譯南傳58, p.225)。

<sup>(2)</sup> 參見印順法師著《性空學探源》p.220-p.221:

## 七、觀空而不證實際的菩薩 (p.152-p.153)

- (一)有甚深涅槃知見而不證阿羅漢的,正是初期大乘觀空而不證實際的 菩薩模樣在佛教界,
  - 1、禁解脫聖者是沒有涅槃智的。
  - 2、俱解脫者有涅槃智,是入滅盡定而決定趣涅槃的。
  - 3、惟有另一類人(絕少數),正知見「有滅涅槃」而不證得阿羅 漢的;不入滅盡定而有甚深涅槃知見的,正是初期大乘,觀一 切法空而不證實際的菩薩模樣。
- (二)如何觀空而不證實際:智慧深、悲願切、佛力加持、不入深定
  - 1、大乘法中,菩薩觀空而不證實際,當然是由於智慧深,悲願切 (還有佛力加持),而最原始的見解,還有「不深攝心繁於緣 中」<sup>22</sup>;不深入禪定,因爲入深定是要墮二乘、證實際的。所 以《觀彌勒菩薩上生兜率陀天經》說:彌勒「雖復出家,不修 禪定,不斷煩惱」<sup>23</sup>。
  - 2、被稱為菩薩的持經譬喻師法救<sup>24</sup>也說: 菩薩雖伏我見,不怖邊際滅,不起深坑想,而欲廣修般羅若故,於滅盡定心不樂入,勿令般若有斷有礙<sup>25</sup>。

# (三)無生法忍菩薩

正見甚深法的菩薩,從這樣的情況下出現。悲願力所持,自知「此

<sup>22 《</sup>小品般若波羅蜜經》卷7(大正8,568c20-21)。

<sup>23 《</sup>佛說觀彌勒菩薩上生兜率陀天經》卷2 (大正14,418c8)。

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> 參見印順法師著《說一切有部爲主的論書與論師之研究》p.245-p.268;《初期大乘佛教之起源與開展》p.377-p.378。

<sup>25 《</sup>阿毘達磨大毘婆沙論》卷153 (大正27,780a19-21)。

是學時,非是證時」<sup>26</sup>。所以不盡煩惱,不作究竟想,不取涅槃, 成爲觀空而不證空的菩薩。

最深微的,名爲無生法忍。阿毘達磨中,忍是無間道;稱爲忍,表 示是知而不是讚入的意思。

# 八、般若深義的弘傳<sup>27</sup>(p.153-p.154)

- (一) 甚深空義,由有涅槃知見而不證實際的菩薩發揚起來
  - 1、甚深(空)義,禁解脫聖者,沒有涅槃智的超越體驗,當然不會說。
  - 2、俱解脫聖者,有現法涅槃,但好入深定,或長期在定中,當然也不 會去闡揚。
  - 3、惟有有涅槃知見而不證的,在崇尚菩薩道的氣運中,求成佛道,利 益眾生,才會充分的發揚起來(也有適應世間的成分)。
- (二) 甚深般若初期弘揚的情形

起初,如《小品般若波羅蜜經》說:「是深般若波羅蜜,應於[能 得]阿毘跋致菩薩前說,是人聞是,不疑不悔。 | 28 不退轉菩薩是少之又少的,所以說:「無量無邊阿僧祇眾生發阿縣 多羅三藐三菩提心,於中若一若二住阿毘跋致(不退轉)地。,29 這當然是甚深義法門,還不是普遍傳宏的。

(三)大乘法門廣傳之後的情形

也許大乘法門傳開了,來學的人也漸漸多了,於是久行菩薩也能夠 信解了,所以說:

<sup>26 《</sup>雕訶般若波羅蜜經》卷18:「佛告須菩提:若菩薩摩訶薩具足觀空先作是 願,我今不應空法作證,我今學時,非是證時。菩薩摩訶薩不專攝心繁在緣 中,以是故,菩薩摩訶薩於阿耨多羅三藐三菩提中不退,亦不取漏盡證。」 (大正8,350a19-24); 《大智度論》卷36:「今是觀時,非是證時。」(大 正25,323a8); 《大智度論》卷76(大正25,592a-594c)。

<sup>27</sup> 參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.647-p.664。

<sup>28 《</sup>小品般若波羅蜜經》卷4 (大正8,554a22-23)。

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>《小品般若波羅蜜經》卷2(大正8,542 c17-19)。

能信解深般若波羅蜜,當知是菩薩如阿毘跋致。何以故?世尊!若 人於過去世不久行深般若波羅蜜,則不能信解<sup>30</sup>。

進一步,「新發意」(應譯「新學」<sup>31</sup>) 菩薩也有信解可能了,如說:若新發意菩薩隨惡知識,則驚怖退沒;若隨善知識,聞是說者,則不驚怖沒退<sup>32</sup>。

再進一步,一切法空的般若深義,什麼人都能契入,如「中本般 若」說:

是(法)門,利根菩薩摩訶薩所入。佛言:鈍根菩薩亦可入是門, 中根菩薩,散心菩薩,亦可入是門。是門無礙,若菩薩摩訶薩一心 學者,皆入是門,<sup>33</sup>。

般若甚深法門,三根普被,人人可學可入;這就是直從法性平等, 法法皆空、皆如去深入的法門。

<sup>30 (</sup>小品般若波羅蜜經) 卷4 (大正8,553c24-25)。

<sup>31</sup> 參見印順法師著 (初期大乘佛教之起源與開展) p.658-p.661。

<sup>32 (</sup>小品般若波羅蜜經) 卷1 (大正8,538c23-25)。

<sup>33 (</sup>摩訶般若波羅蜜經) 卷21 (大正8,372a7-10)。

# 第三章《般若經》——甚深之一切法空 第四節 空之發展與類集 (p.155~p.167)

釋厚觀 (2005.4.6)

## 一、大乘〈般若經〉的特色 (p.155-p.156)

- (一)《般若經》以超越名、相、分別的涅槃,也就是釋迦如來的自證爲 根本立場。依此來觀一切法,有爲與無爲不二,生死與涅槃不二, 一切是無二無別,「絕諸戲論」。以此來化導,就不如釋尊那樣的 教化,不從無常、苦入手,而直從空、無相、無願等入門,這是 「大乘佛法」——〈般若經〉的特色。
- (二)表示這一內容的,如上文引述<sup>1</sup>,有空、無相、無願、不起、不生、 無所有、遠離、寂靜、如、法界、實際等種種異名,而《般若經》 所獨到發揚的,是空——一切法空。
- (三)本來, 《般若經》不是非說「空」不可的,如《金剛般若波羅蜜 經》,全經但說「無相」,竟沒有一個「空」字。2
- (四)被推定爲「原始般若」的,《道行般若經》的〈道行品〉,也沒有 說到「空」,只說「離」、「無所有」、「無生」、「無性」、 「不可得」等。

<sup>1</sup> 參見印順法師著《空之探究》第三章第二節〈法空性是涅槃異名〉, p.143p.145 °

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.753: 《金剛般若》著重在 「無相」(離相)法門,如說:「凡所有相,皆是虛妄,若見諸相非相,則見 如來」。「無復我相、人相、眾生相、壽者相,無法相,亦無非法相」。「難 一切諸相,則名諸佛」。「於一切相,應如是知,如是見,如是信解,不生法 相」。「不取於相,如如不動」。「無相」,與「原始般若」的「無受三 昧」,「是三昧不可以相得」(「唐譯五分本」),稱之為「離相門」一樣。 般若與「空」,本沒有必然的關係,「空」是在般若發展中重要起來的。《金 剛般若》說「無相」而沒有說「空」,可說保持了「原始般若」的古風。

- 二、「空」義在「下本般若」中的發展(p.156-p.157)
- (一)「下本般若」說到了「空」,起初說:「以空法住般若波羅蜜」<sup>3</sup>。 什麼是「安住空法」?經<sup>4</sup>上說:不住一切法;不住一切法的常與 無常,樂與苦,淨與不淨,我與無我,空與不空(「中本般若」<sup>5</sup> 更不住寂滅與不寂滅,遠離與不遠離)。
- (二)須菩提說:甚深法是隨順一切法的;是(甚深)法無障礙處,是法無生,是法無處[足跡]。諸天子聽了,讚歎說:「長老須菩提為隨佛生;有所說法,皆為空故。」<sup>6</sup>「皆為空故」<sup>7</sup>,玄奘譯爲「一切皆與空相應故」<sup>8</sup>。

這可見經文所說的無障礙處,無生,無處,都與空相應,可說都是空義。

(三) 釋提桓因說:「須菩提!如(汝)所說者,皆因於空」9。

- 3 參閱《小品般若波羅蜜經》卷1〈初品第1〉:「菩薩發大莊嚴桑,於大乘以空 法住般若波羅蜜。不應住色,不應住受、想、行、識。」(大正8,540a29-b2)
- 4 (小品般若波羅蜜經)卷1〈初品第1〉:「於大乘以空法住般若波羅蜜,不應住 色,不應住受、想、行、識。不應住色若常,若無常。不應住受、想、行、誠 若常,若無常。不應住色若苦,若樂。不應住受、想、行、識若苦,若樂。不 應住色若淨,若不淨。不應住受、想、行、識若淨,若不淨。不應住色若我, 若無我。不應住受、想、行、識若我,若無我。不應住色若空,若不空。不應 住受、想、行、識若空,若不空。」(大正8,540b1-8)
- 5 〈摩訶般若波羅蜜經〉卷7:「菩薩摩訶薩色是常不應住,色是無常不應住,受 想行識亦如是。色若樂若苦,若淨若不淨,若我若無我,若空若不空,若寂滅 若不寂滅,若離若不離不應住。」(大正8,274b26-c1)
- 6 (小品般若波羅蜜經)卷6〈大如品第15〉:「爾時欲色界諸天子白佛言:世尊!是長老須菩提,為隨佛生,有所說法<u>皆為空故</u>。須菩提語欲色界諸天子言:汝等所說,長老須菩提為隨佛生,隨何法生故,名隨佛生?諸天子!隨如行故,須菩提隨如來生!」(大正8,562b18-22)
- <sup>7</sup> 參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.716:「皆爲空故」,「宋譯本」作「皆悉空故」;「大品本」作「皆與空合」;「唐譯本」作「一切皆與空相應故」。
- 8 (大般若波羅蜜多經》卷548:「大德善現諸所說法,一切皆與空相應故。」 (大正7,823b2-3)
- 9《小品般若波羅蜜經》卷9〈囑累品第24〉:「釋提桓因語須菩提:如所說者, 皆因於空而無所礙,譬如仰射虚空箭去無礙。」(大正8,577a29-b1)

「皆因於空」,是說須菩提安住空法,本著空的體悟而說法,所以 一切(境)法,所行法,所得(果)法,得法者,都無所得。

(四)依據這幾則經文,及上所引法空性的種種異名<sup>10</sup>,可知「下本般」 若」所說的,是在般若的實踐中,明甚深空性。甚深空性,經聽 聞、思惟、觀察,而到達無生法忍的徹悟。

## 三、「空」義在「中本般若」中的發展與類集(p.157-p.160)

到了「中本般若」,有了進一步的發展,將種種空類集起來。「中本 般若」是應該分爲三分的。

[依《摩訶般若波羅蜜經》來說,全經九十品,可以分爲三分:前 分、中分、後分〕

- (一)「中本般若」(前分)中「空」之類集
  - 1、 經中雖並舉三解脫門,卻更重視「空」 〈前分〉:經上說:「菩薩摩訶薩行般若波羅蜜相應,所謂空、無 相、無作」。雖並舉三解脫門,卻更重視「空」,所以說:「是空 相應,名為第一相應」。「於諸相應中為最第一相應,所謂空

# 2、「七空」之類集:

相應,11。

A、《大品般若經》:

《摩訶般若波羅蜜經》卷1〈習應品第3〉(大正8,222c28-223a1) 說:

<sup>10</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉第三章第二節〈法空性是涅槃異名〉, p.143p.145 °

<sup>11 《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷1 《序品第1》:「是菩薩摩訶薩行般若波羅蜜相應, 所謂空、無相、無作故,當知是菩薩如受記無異,若近受記。」(大正 8,224c23-25); 《摩訶般若波羅蜜經》 祭1 〈序品第1〉: 「菩薩摩訶薩於諸 相應中為最第一相應,所謂空相應,是空相應勝餘相應。菩薩摩訶薩如是習 空,能生大慈大悲。菩薩摩訶薩,如是習相應,不生慳心,不生犯戒心,不生 膜心,不生懈怠心,不生亂心,不生無智心。」(大正8,225a12-17)

「菩薩摩訶薩行般若波羅蜜,習應七空,所謂:性空、自相 空、諸法空、無所得空、無法空、有法空、無法有法空」。 「七空」,是「中本般若」所共說的,但《放光般若波羅蜜 經》,《大般若波羅蜜多經》〈第二分〉12、〈第三分〉13,都 沒有列舉七空的名目。

#### B、《光讚般若波羅蜜經》:

《光讚般若波羅蜜經》列舉了七空的名目:「內空、外空、有 空、無空、近空、遠空、真空」(即勝義空)14, 又與《壓訶 般若波羅蜜經》所說的不同。

#### C、《放光般若經》:

《放光》等沒有列舉名目,而列出名目的又彼此不同,那「七 空」到底是那七種空呢?依經文來觀察,「七空」是總結上文 的,如《放光般若經》說:「何謂七?上七事是也」<sup>15</sup>。上文 說習應空,是別觀(1)五蘊空,(2)十二處空,(3)十八界 空, (4)四諦空, (5)十二緣起空, (6)一切法(若有爲、 若無爲)空,(7)本性空。

這就是〈前分〉所說的七空吧!

<sup>12 《</sup>大般若波羅蜜多經》卷403 (大正7,13c)。

<sup>13 《</sup>大般若波羅蜜多經》卷480 (大正7,435a-b)。

<sup>14《</sup>光讚般若波羅蜜經》卷8〈摩訶般若波羅蜜所因出衍品第19〉:「六波羅蜜者 則為自然,其自然者故曰為空。其有欲今無相法生者,則為欲今內空、外空、 有空、無空、近空、遠空、真空出生。所以者何?須菩提!其七空者則為自 然。」;「世間所知內空、外空、近空、遠空、真空、所有空、無所有空,亦 無所有,七空以無有。」(大正8,199b22-25;203a10-12) 又卷9〈摩訶般若波羅蜜分曼陀尼弗品第22〉:「欲界色界無色界,內空、外 空、近空、遠空、真空、所有空、無所有空,一切平等。」(大正8,204c1-3)

<sup>15 (</sup>放光般若波羅蜜經)卷1 (摩訶般若波羅蜜放光品第1):「菩薩云何與般若 波羅蜜相應?佛告舍利弗: (1) 菩薩當知色與空合,是為應般若波羅蜜。當知 痛、想、行、識與空合,是為應般若波羅蜜。(2)當知眼、耳、鼻、舌、身、 意與空合。當知色、聲、香、味、細滑纖、法與空合。(3)眼色纖、耳聲纖、

- (二)「中本般若」〈後分〉中「空」之類集
  - 1、十四空(以「一切法空」爲最末):
    - A、「中本般若」的〈後分〉,有十四種空的類集,如《大般若波 羅蜜多經》〈第三分〉卷523(大正7,682b)說:

「菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多,觀[1]內空內空性不可得, 觀〔2〕外空外空性不可得,觀〔3〕內外空內外空性不可 得,觀[4]大空大空性不可得,觀[5]空空空空性不可 得,觀[6]勝義空勝義空性不可得,觀[7]有為空有為空 性不可得,觀[8]無為空無為空性不可得,觀[9]畢竟空 畢竟空性不可得,觀[10]無際空無際空性不可得,觀 [11]無散空無散空性不可得,觀[12]本性空本性空性不 可得,觀[13]相空相空性不可得,觀[14]一切法空一切 法空性不可得;是菩薩摩訶薩安住如是十四空中」。

B、《大般若波羅蜜多經》(二分本》,《放光般若經》,《摩訶 般若經》,與〈三分本〉相當的經文,都明確的說到了「十 四空」,這是以「一切法空」爲最後的16。

[12] 本性空、本性空性不可得; [13] 自共相空、自共相空性不可得;

鼻香識、舌味識、身細滑識、法性識亦爾,是為應 [般若波羅蜜]。(4)當知 苦習盡道四諦之法亦與空合。(5)當知十二因緣。何尊十二?一者、癡;二 者、所作行;三者、識;四者、名色;五者、六入;六者、裁;七者、痛;八 者、爱;九者、受;十者、有;十一者、生;十二者、死。此十二因緣亦與空 合。(6) 當知一切諸法有為法、無為法亦與空合。(7) 當知本性亦與空合, 是為應般若波羅蜜。如是舍利弗!菩薩摩訶薩知七空合。何謂七?上七事是 也,知此七事與般若波羅蜜相應者。」(大正8,5c13-27)

<sup>16《</sup>大般若波羅蜜多經》(「第二分」)卷459:「善現!諸菩薩摩訶薩安住般若 波羅蜜多,觀[1]內空、內空性不可得;[2]外空、外空性不可得; [3] 內外空、內外空性不可得; [4] 空空、空空性不可得; [5] 大空、大 空性不可得; [6] 勝義空、勝義空性不可得; [7] 有為空、有為空性不可 得;[8]無為空、無為空性不可得;[9]畢竟空、畢竟空性不可得; [10]無際空、無際空性不可得; [11] 散無散空、散無散空性不可得;

- 2、另一種十四空的分類(以「自相空」爲最末)
  - A、此外,《摩訶般若波羅蜜經》說到:「一切法以[1]內空故空,[2]外空故空,[3]內外空故空,[4]空空、([5]大空、[6]第一義空)、[7]有為空、[8]無為空、[9]畢竟空、[10]無始空、[11]散空、[12]性空、[13]一切法空、[14]自相空故空」。17

這也是十四空,但脫落了「大空」與「第一義空」。這是以「一切法空」在前,「自相空」在後的十四空。

B、《大般若經》的〈第二分〉、〈第三分〉,也都是這樣的,只 是簡略的說:「由內空故空,如是乃至(由自)相空故空」<sup>18</sup>。

《摩訶般若波羅蜜經》卷20:「佛言:菩薩住般若波羅蜜,<u>內空、內空不可得;</u> 外空、外空不可得;內外空、內外空不可得;空空、空空不可得;乃至一切法 空、一切法空不可得。菩薩住是十四空中,不得色相若空、若不空,不得受想 行識相若空、若不空;不得四念處若空、若不空;乃至不得阿耨多若不空。」 (大正8,367b24-29)

<sup>[14]</sup> 一切法空、一切法空性不可得。是菩薩性空性不可得、自共相空自共相空性不可得、一切法空一切法空性不可得,是菩薩摩訶薩安住如是十四空中。」(大正7,320b20-c1)

<sup>《</sup>放光般若波羅蜜經》卷15:「世尊!云何菩薩行般若波羅蜜攝取檀波羅蜜?佛告須菩提:菩薩行般若波羅蜜,[1]自於內空不有內空,[2]於外空亦不有外空,[3]自於內外空亦不有內外空,[4]空空、[5]大空、[6]第一、[7]最空、[8]有為空、[9]無為空、[10]亦不有空,[11]亦不見至竟、[12]無底空、[13]行性空,[14]一切諸法自空,菩薩摩訶薩住此十四空已,亦不見五陰空,以不空亦不知亦不有,亦不見三十七品空。以不空亦不知亦不有,乃至于道亦不見空,以不空亦不見有為、無為之性空,以不空亦不知亦不見,菩薩摩訶薩行般若波羅蜜所作布施。」(大正8,108b7-18)

<sup>17 (</sup>摩訶般若波羅蜜經)卷23:「所謂阿耨多羅三藐三菩提,是相皆不可見。何以故?一切法以[1]內空故空,[2]外空故空,[3]內外空故空,[4]空空、[5]大空、[6]第一義空][7]有為空、[8]無為空、[9]畢竟空、[10]無始空、[11]散空、[12]性空、[13]一切法空、[14]自相空故空。」(大正8,387b19-23)

<sup>18 (</sup>大般若波羅蜜多經) (「第二分」)卷466:「如是諸法無不皆由內空故空,

- 3、《摩訶般若波羅蜜經》的〈歎淨品第42〉(屬於〈中分〉),也有 以「自相空」爲後的十四空;《大般若經》(第二分〉相同19。但 〈第三分〉與《放光般若經》都沒有。所以十四空是〈後分〉的類 集,這是後來被移寫到〈中分〉去的。
- 4、十四空的組集成立,爲以後十六空,十八空,二十空的基礎。
- (三)「中本般若」(中分)中「空」之類集
  - 1、「十六空」

A、十六空,是《大般若波羅蜜多經》〈第三分〉。在〈中分〉說 明「大乘相」時,立十六空(〈三分〉處處說十六空)。十六 空是:在十四空的最後「一切法空」下,加「無性空」與 「無性自性空」20。

如是乃至由自相空故空,是菩薩摩訶薩觀一切法無不空已。」(大正 7 · 360a23-25)

又(「第三分」)卷529:「如是諸法無不皆由內空故空,如是乃至相空故 空,是菩薩摩訶薩觀一切法無不空已。」(大正7,713c19-21)

《大般若波羅蜜多經》(「第二分」)卷436:「布施波羅蜜多不知布施波羅蜜 多,乃至般若波羅蜜多不知般若波羅蜜多。內空不知內空,乃至無性自性空不 知無性自性空。……起般若想起般若波羅蜜多想,起內空想,起外空乃至無性 自性空想。」(大正7,195b6-c14)

20 《大般若波羅蜜多經》(「第三分」)卷488:「諸菩薩摩訶薩大桑相者,所謂 [1] 內空、[2] 外空、[3] 內外空、[4] 大空、[5] 空空、[6] 勝義 空、[7]有為空、[8]無為空、[9]畢竟空、[10]無際空、[11]無散 空、[12] 本性空、[13] 相空、[14] 一切法空、[15] 無性空、[16] 無 性自性空。」(大正7,480b3-6)

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>《摩訶般若波羅蜜經》卷12〈歎淨品第42〉:「須菩提!是菩薩摩訶薩行般若 波羅蜜,以方便力故無諸憶想分別。[1]內空、[2]外空、[3]內外空、 [4] 空空、[5] 大空、[6] 第一義空、[7] 有為空、[8] 無為空、 [9] 畢竟空、[10] 無始空、[11] 散空、[12] 性空、[13] 諸法空、 [14] 自相空故。須菩提!是名菩薩摩訶薩行般若波羅蜜,以方便力故無所 礙。」(大正8,307c13-19)

B、 但在〈緣起品〉的「勸學般若」中,十六空以下,又說「及 所緣空、增上空等,無空等」<sup>21</sup>,這是值得注意的。

#### 2、「十八空」

### A、〈中分〉「大乘相」所說的空

十八空,是《大般若波羅蜜多經》〈第二分〉。在〈中分〉「大乘相」中,立十八空;這是在十六空中,插入了「不可得空」與「自性空」。同屬於「中本般若」的《摩訶般若經》,《放光般若經》,《光讚般若經》,也同樣的立十八空<sup>22</sup>。

<sup>21 (</sup>大般若波羅蜜多經)(「第三分」)卷479:「若菩薩摩訶薩欲通達[1]內空、[2]外空、[3]內外空、[4]大空、[5]空空、[6]勝義空、[7]有為空、[8]無為空、[9]畢竟空、[10]無際空、[11]散無散空、[12]本性空、[13]自共相空、[14]一切法空、[15]無性空、[16]無性自性空、及[17]所緣空、[18]增上空等、[19]無空等,應學般若波羅蜜多。」(大正7,430c4-8)

<sup>22 (</sup>大般若波羅蜜多經》(「第二分」)卷413:「菩薩摩訶薩大乘相者,謂內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散無散空、本性空、自共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空。」(大正7,73a15-18)

| 〈中分〉「大乘相」 | 〈摩訶般若經〉  | (放光般若經)            | (光讚般若經)    |
|-----------|----------|--------------------|------------|
| 1.內空      | 1.內空     | 1.內空               | 1.內空       |
| 2.外空      | 2.外空     | 2.外空               | 2.外空       |
| 3.內外空     | 3.內外空    | 3.內外空              | 3.內外法空     |
| 4.空空      | 4.空空     | 4.空空               | 4.空空       |
| 5.大空      | 5.大空     | 5.大空               | 5.大空       |
| 6.勝義空     | 6.第一義空   | 6.最空               | 6.真妙空      |
| 7.有爲空     | 7.有爲空    | 7.有爲空              | 7.所有空      |
| 8.無爲空     | 8.無爲空    | 8.無爲空              | 8.無爲空      |
| 9.畢竟空     | 9.畢竟空    | 9.至竟空              | 9.究竟空      |
| 10.無際空    | 10.無始空   | 10.不可得原空<br>(無有原空) | 10.廣遠空     |
| 11.散無散空   | 11.散空    | 11.無作空             | 11.不分別空    |
| 12.本性空    | 12.性空    | 12.性空              | 12.本淨空     |
| 13.自共相空   | 13.自相空   | 13. 諸法空            | 13.一切法空    |
| 14.一切法空   | 14.諸法空   | 14. 自相空            | 14.自然相空    |
| 15. 不可得空  | 15.不可得空  | 15.無所得空            | 15.不可得無所有空 |
| 16.無性空    | 16.無法空   | 16.無空              | 16.無所有空    |
| 17. 自性空   | 17.有法空   | 17.有空              | 17.自然空     |
| 18.無性自性空  | 18.無法有法空 | 18.有無空             | 18. 無所有自然空 |

《摩訶般若波羅蜜經》卷5〈問乘品第18〉:「菩薩摩訶薩復有摩訶衍,所謂: 內空、外空、內外空、空空、大空、第一義空、有為空、無為空、畢竟空、無 始空、散空、性空、自相空、諸法空、不可得空、無法空、有法空、無法有法 空。」(大正8,250b3-7)

《放光般若波羅蜜經》卷4:「復有摩訶衍,內空、外空乃至有無空是也。 何等為內空?內法是,謂眼、耳、鼻、舌、身、意。眼本空不著垢亦不壞,何 以故?本性爾。耳耳本空,鼻鼻本空,舌舌本空,身身本空,意意本空,亦不 著垢亦不壞,何以故?本性爾,是為內空。

何等為外空,謂色、聲、香、味、細滑、法,色本空亦不著垢亦不壞,何以 故?色本性爾。聲、香、味、細滑、法皆爾,何以故?本性空故,是為外空。

#### B、「勸學般若」處所說的空

- (1) 在「勸學般若」處,《大般若波羅蜜多經》〈第二分〉立 二十空<sup>23</sup>(與〈上本般若〉同)。
- (2) 〈摩訶般若經〉,也是十八空24。

<u>何等為內外空</u>?內六衰、外六衰,是為內外法。以外法故內法空,以內法故外 法空,亦不著亦不壞,何以故?本性爾,是為內外空。

何等為空空?諸法之空持諸法空空於空,是為空空。

何等為大空?八方上下皆空,是為大空。

何等為最空?泥洹是不著不壞,是為最空。

何等為有為空?從不著不壞本至三界空,是為有為空。

何等為無為空?不生不滅住於不異,從不著不壞皆空,何以故?本空故,是為無為空。

何等為至竟空?所可不得邊際者,是為至竟空。

何等為不可得原空?諸可來者不知所從來無有處故,是為無有原空。

何等為無作空?於諸法無所棄,是為無作空。

<u>何等為性空</u>?諸法所有性及有為無為性,非羅漢、辟支佛、諸佛世尊所不作, 是為性空。

<u>何等為諸法空</u>?諸法者謂五陰、十二衰、十八性、有為法、無為法,是為諸法,從不著不壞至諸法之性,是為諸法空。

何等為自相空?色相所受相,是所持相為想,所有相便有所覺相是為識,乃至有為無為相,從有為無為相至諸法皆悉空,是為自相空。

何等為無所得空?從無著無壞至無所得法,亦無所得,是為無所得空。

何等為無空?於中無所見,是為無空。

何等為有空?諸法無有偶者,於諸合會中皆無有實,是為有空。

何等為有無空?於諸聚會中亦無有實,是為有無空。」(大正8,23a4-b8)

《光讚般若波羅蜜經》卷6(大正8,189b2-190a17)

- 23 《大般若波羅蜜多經》(「第二分」)卷402:「若菩薩摩訶薩欲安住內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空,當學般若波羅蜜多。」(大正7,8c2-6)
- 24 (摩訶般若波羅蜜經)卷1:「菩薩摩訶薩欲住內空、外空、內外空、空空、大空、第一義空、有為空、無為空、畢竟空、無始空、散空、性空、自相空、諸法空、不可得空、無法空、有法空、無法有法空、當學般若波羅蜜。」(大正8,219c8-12)

- (3)《放光般若經》中,脫落了「內外空」,「自相空」,「自性 空」,「無性自性空」,僅有十四種空25。
- (4) 《光讚般若波羅蜜經》在〈勸學〉中,卻提到了「內空」、 「外空」、「內外空」、「空空」、「大空」、「究竟之 空」(畢竟空)、「所有空」、「無有空」、「有爲空」、 「無爲空」、「真空」(勝義空)、「無祠祀空」、「無因 緣空」、「因緣空」、「自然 相空」(自相空)、「一切法 空」、「不可得空」、「無所有空」(無性空)、「自然 空」(自性空)、「無形自然空」(無性自性空)、「因緣 威神空」——二十一種空26。

與十八空相比對,少了「無際空」、「散空」與「本性 空」,卻又多出了「所有空」、「無有空」、「無祠祀 空」、「無因緣空」、「因緣空」、「因緣威神空」。

<sup>25 (</sup>放光般若波羅蜜經)卷1:「菩薩摩訶薩欲住內空、外空、大空、最空、空 空、有為空、無為空、至竟空、無限空、所有空、自性空、一切諸法空、無所 猗空、無所有空,欲知是空事法者,當學般若波羅蜜。」(大正8,3a27b1) 經中的「自性空」,是「本性空」的異譯。

<sup>26《</sup>光讚般若波羅蜜經》祭1:「若菩薩摩訶薩欲建立諸佛國土今不斷絕,欲住內 空、若處外空、若內外空、若於空空、若於大空、究竟之空、所有空、無有 空、有為空、無為空、若真空者、無祠祀空、無因緣空、因緣空、自然相空、 一切法空、不可得空、無所有空、若自然空、無形自然空、因緣威神空,諸行 相欲至此者,當學般若波羅蜜。」(大正8,149c25-150a3)

| 《大般若經》<br>「第二分」 | 〈摩訶般若波羅蜜經〉 | 《放光般若經》  | 《光讚般若波羅蜜經》      |
|-----------------|------------|----------|-----------------|
| 1.內空            | 1.內空       | 1.内空     | 1.內空            |
| 2.外空            | 2.外空       | 2.外空     | 2.外空            |
| 3.內外空           | 3.内外空      | 3.大空     | 3.內外空           |
| 4.空空            | 4.空空       | 4.最空     | 4.空空            |
| 5.大空            | 5.大空       | 5.空空     | 5.大空            |
| 6.勝義空           | 6.第一義空     | 6.有爲空    | 6.究竟之空(畢竟空)     |
| 7.有爲空           | 7.有爲空      | 7.無爲空    | 7.所有空           |
| 8.無爲空           | 8.無爲空      | 8.至竟空    | 8.無有空           |
| 9.畢竟空           | 9.畢竟空      | 9.無限空    | 9.有爲空           |
| 10.無際空          | 10.無始空     | 10.所有空   | 10.無爲空          |
| 11.散空           | 11.散空      | 11.自性空   | 11.真空(勝義空)      |
| 12.無變異空         | 12.性空      | 12.一切諸法空 | 12.無祠祀空         |
| 13.本性空          | 13.自相空     | 13.無所猗空  | 13.無因緣空         |
| 14.自相空          | 14.諸法空     | 14.無所有空  | 14.因緣空          |
| 15.共相空          | 15.不可得空    |          | 15.自然相空(自相空)    |
| 16.一切法空         | 16.無法空     |          | 16.一切法空         |
| 17.不可得空         | 17.有法空     |          | 17.不可得空         |
| 18.無性空          | 18.無法有法空   |          | 18.無所有空(無性空)    |
| 19.自性空          |            |          | 19.自然空(自性空)     |
| 20.無性自性空        |            |          | 20.無形自然空(無性自性空) |
|                 |            |          | 21.因緣威神空        |

# (5) 《光讚般若波羅蜜經》出現「二十一空」的原因: 《光讚般若波羅蜜經》這一非常不同,可與〈第三分〉比較的,如《大般若波羅蜜多經》卷479 (大正7,430c)說: 「通達內空、外空……無性自性空,及所緣空、增上空等,無空等」。

〈第三分〉所說的「所緣空」、「增上(緣)空」,與《光讚 般若》的「因緣空」、「無因緣空」、「因緣威神空」,不 是有類似的意義嗎!

| 原來,在勸學般若中 | ,這部分經文的次第 | · 各種經本是這樣的 <sup>27</sup> : |
|-----------|-----------|----------------------------|
|-----------|-----------|----------------------------|

| A<br>《大品般若》 | B 《大般若經》<br>「第二分」 | C<br>《放光般若》 | D<br>〈光讚般若〉 | E 《大般若經》<br>「第三分」 |
|-------------|-------------------|-------------|-------------|-------------------|
| 1.十八空       | 1.二十空             | 1.十四空       | 1.二十一空      | 1.十六空             |
| 2.四緣        | 3.四緣              |             |             | 2.所緣空等            |
| 3. (真) 如等   | 2.真如等             | 2.如等        | 2.如來等       | 3.真如等             |

- 27 A、《摩訶般若波羅蜜經》卷1:「菩薩摩訶薩欲住內空、外空、內外空、空 空、大空、第一義空、有為空、無為空、畢竟空、無始空、散空、性空、 自相空、諸法空、不可得空、無法空、有法空、無法有法空、當學般若波 羅蜜。菩薩摩訶薩欲知諸法因緣、次第緣、緣緣、增上緣,當學般若波羅 蜜。復次,舍利弗!菩薩摩訶薩欲知諸法如、法性、實際,當學般若波羅 蜜。舍利弗!菩薩摩訶薩應如是住般若波羅蜜。」(大正8,219c8-16)
  - B、《大般若波羅蜜多經》(「第二分」) 卷402:「若菩薩摩訶薩欲安住內 空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無 際空、散空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得 空、無性空、自性空、無性自性空,當學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶薩欲 安住一切法真如、法界、法性、不虚妄性、不變異性、平等性、離生性、 法定、法住、實際、處空界、不思議界,當學般若波羅蜜多。若菩薩摩訶 薩欲覺知一切法盡所有性、如所有性、無顛倒無分別,當學般若波羅蜜 多。若菩薩摩訶薩欲覺知一切法,因緣、等無閒緣、所緣緣、增上緣,性 無所有不可得,當學般若波羅蜜多。」(大正7,8c2-13)
  - C、《放光般若波羅蜜經》卷1(大正8,3a27-b6)。
  - D、《光讚般若波羅蜜經》卷1(大正8,149c25-150a7)。
  - E、《大般若波羅蜜多經》(「第三分」) 卷479:「若菩薩摩訶薩欲通達內 空、外空、內外空、大空、空空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無 際空、散無散空、本性空、自共相空、一切法空、無性空、無性自性空、 及所緣空、增上空等、無空等,應學般若波羅密多。若菩薩摩訶薩欲通達 一切法真如、法界、法性、不虚妄性、不變異性、平等性、離生性、法 定、法住、實際,應學般若波羅蜜多。」(大正7,430c4-11)

依此可見,在十八空下,應該是四緣,而《光讚般若》及〈第三分〉,卻把「因緣」、「所緣緣」、「增上緣」等,也誤作空的一項了。這一定是梵本傳寫的錯失,是不足爲據的。

至於〈第三分〉所說的「無空等」,那是十八空以外的,「有性空」、「無性空」、「自性空」、「他性空」的略舉。

# 四、「空」義在「上本般若」中的發展與類集(p.161-p.162)

- (一)「空」義在「上本般若」中,從「十八空」演化爲「二十空」的過程
  - 1、《大般若波羅蜜多經》的〈初分〉(「上本般若」),對原有的「自相空」(或作「相空」或「自共相空」),分立爲「自相空」與「共相空」——二空。原有的「散空」(或作「無散空」或「散無散空」),分立爲「散空」與「無變異空」——二空。這樣,十八空就演化爲二十空<sup>28</sup>。
  - 2、「中本般若」所有的七空,十四空,十六空,十八空,「上本般若」 一律改寫爲二十空,於是空性類集的演進過程,不再能明白了。
- (二)十四空、十六空、十八空、二十空的名目比對 現在,依玄奘所譯,將十四空,十六空,十八空,二十空的名目, 對比如下:

| 十四空     | 十六空      | 十八空      | 二十空      |
|---------|----------|----------|----------|
| 1.內空    | 1.內空     | 1.內空     | 1.內空     |
| 2.外空    | 2.外空     | 2.外空     | 2.外空     |
| 3.內外空   | 3.內外空    | 3.內外空    | 3.內外空    |
| 4.空空    | 4.空空     | 4.空空     | 4.空空     |
| 5.大空    | 5.大空     | 5.大空     | 5.大空     |
| 5.勝義空   | 6.勝義空    | 6.勝義空    | 6.勝義空    |
| 7.有爲空   | 7.有爲空    | 7.有爲空    | 7.有爲空    |
| 8.無爲空   | 8.無爲空    | 8.無爲空    | 8.無爲空    |
| 9.畢竟空   | 9.畢竟空    | 9.畢竟空    | 9.畢竟空    |
| 10.無際空  | 10.無際空   | 10.無際空   | 10.無際空   |
| 11.散空   | 11.無散空   | 11.散無散空  | 11.散空    |
|         |          |          | 12.無變異空  |
| 12.本性空  | 12.本性空   | 12.本性空   | 13.本性空   |
| 13.自共相空 | 13.相空    | 13.自共相空  | 14.自相空   |
|         |          |          | 15.共相空   |
| 14.一切法空 | 14.一切法空  | 14.一切法空  | 16.一切法空  |
|         |          | 15.不可得空  | 17.不可得空  |
|         | 15.無性空   | 16.無性空   | 18.無性空   |
|         |          | 17.自性空   | 19.自性空   |
|         | 16.無性自性空 | 18.無性自性空 | 20.無性自性空 |

<sup>28 《</sup>大般若波羅蜜多經》(「初分」)卷51:「菩薩摩訶薩大桑相者,謂內空、 外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散 空、無變異空、本性空、自相空、共相空、一切法空、不可得空、無性空、自 性空、無性自性空,是菩薩摩訶薩大乘相。」(大正5,290c17-21)

## 五、空類集之次第增廣(p.162)

- (一)種種空的類集,部分從《阿含經》<sup>29</sup>與阿毘曇論中來。如《舍利弗 阿毘曇論》立「六空」,《施設論》立「十種空」<sup>30</sup>。
- (二)「六空」與「十空」的內容,就是「十四空」<sup>31</sup>的前十二空,只少 一「畢竟空」。
- (三)所以,《般若經》是在一般的種種空以上,依般若法門,擴大類集而成種種空的。

# 六、在「中本般若」中一再提到的「空」類(p.162-p.164)

(一)「中本般若」列舉了十六空,十八空(「上本般若」舉二十空), 這是從不同事義的觀察,以顯示一切皆空的。雖處處列舉種種空, 但尋檢「中本般若」,一再提到的:

# A、前分(「序品」……「舌相品):

- 1. (本)「性空」,如說:「習應性空」。
- 2.(自)「性空」,如說:「菩薩字性空」。

<sup>29</sup> 参見〈空之探究〉第二章第七節〈空之類集〉,p.110-p.116。 〈阿含經〉五空:〈中阿含〉〈大空經〉立內空、外空、內外空;〈雜阿含經〉卷12,(297經)〈大空法經〉有「大空」;〈雜阿含經〉卷13,(335經)〈第一義空經〉有「第一義空」。

<sup>30 1、《</sup>舍利弗阿毘曇論》卷16:「如是不放逸觀,得定心住正住,是名空定。復次,空定六空:內空、外空、內外空、空空、大空、第一義空。」(大正28,633a10-12)

<sup>2、《</sup>施設論》,見《阿毘達磨大毘婆沙論》卷8:「薩迦耶見是十種空近所對治,所以偏說。十種空者,謂內空、外空、內外空、有為空、無為空、散壞空、本性空、無際空、勝義空、空空。」(大正27,37a12-15)

<sup>3、《</sup>阿毘達磨大毘婆沙論》又卷104:「《施設論》說空有多種,謂內空、外空、內外空、有為空、無為空、無邊際空、本性空、無所行空、勝義空、空空,如是十種空如餘處分別。」(大正27,540a20-23)

 <sup>31</sup> 十四空: [1]內空、[2]外空、[3]內外空、[4]空空、[5]大空、[6]勝義空[7]有爲空、[8]無爲空、[9]畢竟空、[10]無際空(無始空)、[11]散空、[12]本性空、[13]自共相空、[14]一切法空。

- 3.「不可得空」,如說:「不可得空故,但以名字說」。
- 4.「自相空」,如說:「入諸法自相空」。
- 5.「一切法空」,如說:「習應一切諸法空」。
- 6.「畢竟空」,如說:「畢竟空,不生慳心故, ……不生癡心故」。32
- B、「中分」(「三假品」……「無盡品」):
  - 1. (本)「性空」,如說:「用性空智入諸法相」。
  - 2.「自相空」,如說:「自相空法中不應著」。
  - 3.「自性空」,如說:「一切法自性空故」。
  - 4.「畢竟空」,
  - 5.「無始空」,如說:「畢竟空、無始空故」。

<sup>32 1、《</sup>摩訶般若波羅密經》卷1:「菩薩摩訶薩習應性空,是名與般若波蟲蜜相 應。如是舍利弗!菩薩摩訶薩行般若波羅蜜,習應七空。所謂性空、自相 空、諸法空、無所得空、無法空、有法空、無法有法空,是名與般若波羅蜜 相應。」(大正8,222c26-223a2)

<sup>2、《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷1:「菩薩摩訶薩行般若波羅蜜時,不見菩薩,不 見菩薩字,不見般若波羅蜜,亦不見我行般若波羅蜜,亦不見我不行般若 波羅蜜。何以故?菩薩、菩薩字性空。」(大正8,221b25-29)

<sup>3、《</sup>摩訶般若波羅密繆》 祭1:「会利弗!如我但有字,一切我常不可得。眾 生、壽者、命者、生者、養育眾數人者、作者、使作者、起者、使起者、 受者、使受者、知者、見者,是一切皆不可得,不可得空故,但以名字 說。」(大正8,221c15-19)

<sup>4、 (</sup>摩訶般若波羅蜜經) 袋1:「菩薩摩訶薩行般若波羅蜜時,入諸法自相 空。入已色,不作合,不作不合。受、想、行、識不作合,不作不合,色 不與前際合。」(大正8,223b11-14)

<sup>5、《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷1:「習應一切諸法空,若有為、若無為,是名與 般若波羅蜜相應。」(大正8,222c25-26)

<sup>6、《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷2:「有菩薩摩訶薩行般若波羅蜜時,住檀那波羅 蜜淨薩婆若道畢竟空,不生慳心故。……舍利弗!有菩薩摩訶薩行般若波 羅蜜時,住般若波羅蜜淨薩婆若道畢竟空,不生癡心故。」〔大正 8, 229a11-24)

以上並舉一爲例;下二則也如此。

- 6.「無法有法空」(即無性自性空),如說:「般若波羅蜜,不爲轉、不爲還故出,無法有法空故」。
- 7.「無法空」(即無性空),如說:「示佛世間無法空」。33
- C、「後分」(「攝五(度)品」以下):
  - 1.「自性空」,如說:「自性空,虚誑如野馬」。
  - 2.「自相空」,如說:「應行諸法自相空」。
  - 3.「畢竟空」,
  - 4.「無始空」,如說:「住二空中——畢竟空、無始空,爲聚生 說法」。
  - 5. (本)「性空」,如說:「觀一切法性空」。
  - 6.「不可得空」,如說:「空中空相不可得,須菩提!是名不可得空」。
  - 7.「一切法空」,如說:「得無所有法已,見一切法空」。34

<sup>33 1、《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷3:「如是先尼梵志,不取相住信行中,用性空智 入諸法相中,不受色,不受受、想、行、識。」(大正8,236a14-16)

<sup>2、《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷4:「菩薩摩訶薩於是自相空法中不應著,不動故;菩薩亦應知一切法不二相,不動故,是名菩薩義。」(大正8,243b6-8)

<sup>3、《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷11:「若菩薩如是知無有法能迴向法。何以故? 一切法自性空故,若如是迴向,是名正迴向阿耨多羅三藐三菩提。」(大 正8,299a10-13)

<sup>4、5、《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷12:「須菩提言:何因緣故,我無邊故色淨, 受想行識淨?佛言:畢竟空、無始空故。」(大正8,307b26-28)

<sup>6、《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷12:「佛告須菩提:是法輪轉,非第一轉,非第二轉,是般若波羅蜜不為轉、不為還故出,無法有法空故。」(大正8,311b17-19)

<sup>7、《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷14:「復次,須菩提!般若波羅蜜示佛世間無法空。云何示世間無法空?示五陰世間無法空,乃至示一切種智世間無法空。」(大正8,326c18-20)

<sup>34 1、《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷21:「諸波羅蜜,性無所能作,自性空,虛誑如野馬。」(大正8,369b1-2)

<sup>2、《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷21:「世尊!云何應觀諸法自相空?佛言:應觀色,色相空;應觀受、想、行、識,識相空;應觀眼,眼相空,乃至意;

- (二)統觀「中本般若」全經,從不同事義以顯示空性,以「本性空」、 「畢竟空」、「自性空」、「自相空」、特別是自性空與自相空、 應用得最爲廣泛。
- (三)別明「自性空」與「自相空」
  - 1、「自性」,是——法的自體,相是——法的特相。所以知道有什麼 法,一定是以「相」而知;從認識到的各各相,推定有不同的法, **這就是以相知法。**
  - 2、 自性與自相,正是阿毘達磨的根本論題。
  - 3、「中本般若」說「自性空」與「自相空」(或作「相空」),又以 自性與(自)相,作相互的觀察,而明自性與相的不可得。如 《經》說35:

色乃至法,眼識界乃至意識界,意識界相空;應觀內空,內空相空;乃至 應觀自相空,自相空相空;應觀四禪,四禪相空;乃至滅受想定,滅受想 定相空;應觀四念處,四念處相空;乃至阿耨多羅三藐三菩提,阿耨多羅 三藐三菩提相空。如是,須菩提!菩薩行般若波羅蜜時,應行諸法自相 空。」(大正8,373c2-11)

- 3、《摩訶般若波羅蜜經》卷23:「菩薩應修二種忍:一者、一切眾生惡口罵 署, 若加刀杖瓦石, 瞋心不起; 二者、一切法無生, 無生法忍。菩薩若人來 惡口罵詈,或以瓦石刀杖加之,爾時菩薩應如是思惟:罵我者誰?譏訶者 誰?誰打擲者?誰有受者?即時菩薩應思惟諸法實性。所謂畢竟空,無法無 眾生,諸法尚不可得,何況有眾生!如是觀諸法相時,不見罵者、不見割截 者,是菩薩如是觀諸法相時,即得無生法忍。」(大正8,388a15-24)
- 4、《摩訶般若波羅蜜經》卷24:「是菩薩摩訶薩行般若波羅蜜住二空中——畢 竟空、無始空,為眾生說法。」(大正8,392b22-23)
- 5、《摩訶般若波羅蜜經》卷25:「菩薩摩訶薩行般若波羅蜜住性空,以方便 力故利益眾生,作是言:汝等諸善男子,觀一切法性空。」(大正 8, 402a25-27)
- 6、《摩訶般若波羅蜜經》卷26:「著者、著法、著處,是三法皆不可得,自 性空故。空不著空,空中無著者,亦無著處。何以故?空中空相不可 得。」(大正8,410a14-16)
- 7、《摩訶般若波羅蜜經》卷26:「若菩薩摩訶薩如實見諸法,見已得無所有 法。得無所有法已, 見一切法空。」(大正8, 412a27-28)
- 35 1、《摩訶般若波羅蜜經》卷3(大正8,236c13-17)。
  - 2、《大般若波羅蜜多經》(〈第二分〉) 卷409(大正7,49b17-22)。

- (1)「色離色性,……亦離色相。……相亦離相,性亦離性」。
- (2)「色離色自性,……亦離色相。……自性亦離自性,相亦離相;自性亦離相,相亦離自性」。

# 七、小結 (p.164)

從列舉的種種空(有「離」、「淨」等異名),知道《般若經》所 說,是依種種法,種種問題,而歸於超越名、相、分別的。36

<sup>36</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉p.175:

原則的說,《般若經》是以般若為主導的菩薩行,般若圓滿了,就是佛的薩婆若,一切智(或「一切智智」)。這是般若修證的開示,不是義理的說明。般若所悟的法相〔性〕,稱為如、法界、實際等,這種種異名,也只是方便安立。如《摩訶般若波羅蜜經》說:眾生但住名、相、虛妄憶想分別〔虛妄分別〕中」(《摩訶般若波羅蜜經》卷24,大正8,398b)。可見一切名義,一切分別,都不能表達法性的。但方便說法,不可能沒有表示這不落名相分別的方便。

# 第三章《般若經》——甚深之一切法空 第五節 空之解說 (p.167~p.147)

釋厚觀 (2005.4.13)

## 一、〈般若經〉之空義(p.167-p.170)

「空」在《般若經》中,說得非常廣,到底怎樣的說明呢?

# (一) 十八空1

《般若經》類集的種種空,且依十八空來說:

- 1、內空(adhyātma-śūnyatā):內是眼、耳、鼻、舌、身、意——六內處,為聚生的身心自體。六內處是空的,名爲內空。
- 2、外空(bahirdhā-śūnyatā):外是色、聲、香、味、觸、法——六外 處,是眼等所取的境。六外處空,名爲外空。
- 3、內外空(adhyātma-bahirdhā-śūnyatā):內外是內六處與外六處,內 外處都是空的,名爲內外空。
- 4、空空(śūnyatā-śūnyatā):空是一切法空,空也是空的,名爲空空。

「問曰:諸法無量,空隨法故,則亦無量,何以但說十八?若略說,應一空, 所謂一切法空。若廣說,隨一一法空,所謂眼空、色空等甚多,何以 但說十八空?

答曰:若<u>略說則事不周,若廣說則事繁</u>。譬如服藥,少則病不除,多則增其 惠;應病投藥,令不增減,則能齋病。空亦如是,若佛但說一空,則 不能破種種邪見及諸煩惱;若隨種種邪見廣說空,空則過多,人愛著 空相,墮在斷滅;<u>說十八空,正得其中</u>。

復次,若說十,若說十五,俱亦有疑,此非問也!

復次, <u>善愿之法,皆有定數</u>:若四念處、四正勤、三十七品,十力、四無所 畏、四無礙智、十八不共法,五眾、十二入、十八界,十二因緣,三壽、三 結、四流、五蓋等,諸法如是各有定數;以十八種法中破著,故說有十八 空。」(大正25,285c1-b29)

<sup>1 (</sup>大智度論) 卷31:

- 5、大空(mahā-śūnyatā):大是十方,十方是無限的廣大,廣大的十方是空的,名為大空。<sup>2</sup>
- 6、勝義空(paramārtha-śūnyatā): 勝義就是涅槃,涅槃是空的,名為勝義空。
- 7、有爲空(saṃskṛta-śūnyatā):有爲是欲界、色界、無色界;生死流轉的三界是空的,名有爲空。
- 8、無爲空(asaṃṣkṛta-śūnyatā):無爲是沒有生住滅相的,不生不滅的無爲是空的,名無爲空。
- 9、畢竟空(atyanta-śūnyatā):畢竟是到達究竟徹底處,所以或譯作「至竟空」3。究竟是空的,名爲畢竟空。4
- 10、無際空(anavarāgra-śūnyatā):際是邊際。佛說:「眾生無始以 來」,沒有最初際,所以名無際(或譯作「無始空」<sup>5</sup>,「不可得 原空」)<sup>6</sup>。依此初際而進說中際、後際,沒有時間的三際,所以 是空的,名無際空。
- 11、散無散空: 梵本十萬頌本(「上本般若」),二萬五千頌本(「中本般若」),原文作anavakāra-śūnyatā,是無散空。無散空是《般若經》的本義,如:

<sup>2《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷5:「何等為大空?東方東方相空,非常非滅故。何以故?性自獨。南西北方四维上下,南西北方四维上下空,非常非滅故。何以故?性自爾。是名大空。」(大正8,250b20-23)

<sup>3 《</sup>放光般若經》卷4:「何等為至竟空?所可不得邊際者,是為至竟空。」(大正8,23a21-22)

<sup>4《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷5:「何等為畢竟空?畢竟,名諸法畢竟不可得,非常 非滅故。何以故?性自爾。是名畢竟空。」(大正8,250c2-4)

<sup>5《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷5:「何等為無始空?若法初來處不可得,非常非滅故。何以故?性自爾。是名無始空。」(大正8,250c4-6)

<sup>6 《</sup>放光般若經》卷4:「何等為不可得原空:諸可來者不知所從來,無有處故, 是為無有原空。」(大正8,23a22-23)

- (1) 《放光般若經》譯爲「無作空」。解說爲「於諸法無所棄」。7
- (2)《光讚般若經》譯爲「不分別空」,解說爲:「彼無能捨法亦無 所住」。<sup>8</sup>
- (3)《摩訶般若波羅蜜經》雖譯爲「散空」,解說也還是:「散名諸 法無滅」。9
- (4)《大般若波羅蜜經》「第三分」說:「若法無放、棄、捨可得, 說名無散」<sup>10</sup>。
- (5) 《般若》明空,不以無常爲正觀,所以無棄、無捨的是無散;無 散(或譯作「無變異」<sup>11</sup>)是空的,名無散空。
- (6)《大智度論》引《阿含經》,解說爲「散空」,12正是龍樹論意。

- 9 (摩訶般若波羅蜜經)卷5:「何等為散空?<u>散名諸法無滅</u>,非常非滅故。何以故?性自爾。是為散空。」(大正8,250c6-8);(《大智度論》卷46,大正25,394a3-4)
- 10 《大般若波羅蜜多經》〈第三分〉卷488:「云何無散空?散調諸法有放、有棄、有捨可得;若法無放、棄、捨可得,說名無散。此中無散由無散空非常非壞。所以者何?本性爾故,是為無散空。」(大正7,480c9-12)
- 11 (大般若波羅蜜多經》(初分)卷51:「善現白佛言:世尊!云何無變異空?佛言:善現!無變異,謂無放、無棄、無捨可得。此無變異由無變異空。何以故?非常非壞,本性爾故。善現!是為無變異空。」(大正5,291b3-7)
- 12(1)《雜阿含經》卷6(122經):「佛告羅陀:我說於色境界,當數壞消滅, 於受·想·行·識境界當散壞消滅,斷除愛欲,愛盡則苦盡。」(大正 2,40a8-10)
  - (2) 《大智度論》卷31:「經中說佛告羅陀:此色眾破壞散滅令無所有,餘眾亦如是,是名散空。」(大正25,292a17-19)
  - (3)參見印順法師著《空之探究》第二章第四節〈聲聞學派之我法二空說〉 p.100:「〈羅陀經〉,見〈雜阿含經〉,如說:『於色境界,當散壞消滅;於受、想、行、識境界,當散壞消滅。斷除愛欲,愛盡則苦盡。』

<sup>7 (</sup>放光般若經)卷4:「何等為無作空?<u>於諸法無所棄</u>,是為無作空。」(大正 8,23a23-24)

<sup>8《</sup>光讚經》卷6:「彼何謂不分別空?<u>彼無能捨法,亦無所住</u>。所以者何?本淨故也,是為不分別空。」(大正8,189c13-15)

- 12、本性空(prakṛti-śūnyatā):本性是有爲法性、無爲法性,本性如此,名爲本性。有爲、無爲法性是空的,名本性空。<sup>13</sup>
- 13、自共相空,依梵本十萬頌本,二萬五千頌本,原文爲 svalakṣaṇaśūnyatā,應譯爲自相。如惱壞是色自相<sup>14</sup>,領納是受自相等;自相 是空的,名自相空。《光讚》<sup>15</sup>、《放光般若經》<sup>16</sup>等 <sup>17</sup>,都如 此,但玄奘譯本,卻解說爲自相與共相空<sup>18</sup>。
- 14、一切法空(sarvadharma-śūnyatā):一切法是五蘊、十二處、十八 界等;一切法是空的,名一切法空。
- 15、不可得空(anupalambha-śūnyatā):不可得,是求一切法不可得;

<sup>[《</sup>雜阿含經》卷6(122經)(大正2,40a);《相應部》(23)「羅陀相應」(日譯兩傳14,p.300)]五陰的散壞消滅,或依此立散空。」

<sup>13 (</sup>摩訶般若波羅蜜經)卷5:「何等為性空?一切法性,若有為法性,若無為法性,是性非聲聞、辟支佛所作,非佛所作,亦非餘人所作,是性性空,非常非滅故。何以故?性自爾。是名性空。」(大正8,250c8-11)

<sup>14</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉p.173,注3: 「惱壞相」,裝譯本作「變礙相」,依說一切有部說而改。

<sup>15 (</sup>光讚經)卷6:「彼何謂自然相空?為色相故色無所有相;受痛痒、思相、造生死相,知生死識相;痛痒、思想、生死識,亦復如是。眼、耳、鼻、舌、身、意,色、聲、香、味、細、滑法,及十八種一切所更。有為法相、無為法相,是一切法自然相空。」(大正8,189c24-28)

<sup>16 (</sup>放光般若經)卷4:「何等為自相空?色相所受相,是所持相為想,所有相便有所覺相是為識,乃至有為無為相,從有為無為相至諸法皆悉空,是為自相空。」(大正8,23a29-b3)

<sup>17 (</sup>摩訶般若波羅蜜經)卷5:「何等為自相空?自相,名色壞相、受受相、想取相、行作相、識識相,如是等有為、無為法各各自相空,非常非滅故。何以故?性自爾。是名自相空。」(大正8,250c11-15)

<sup>18 (</sup>大般若波羅蜜多經)卷413:「云何自共相空?自相謂一切法自相,如變礙是色自相,領納是受自相,取像是想自相,造作是行自相,了別是識自相,如是等,若有為法自相,若無為法自相,是為自相。 共相謂一切法共相,如苦是有漏法共相,無常是有為法共相,空無我是一切法共相,如是等有無量共相。當知此中自共相由自共相空,非常非壞。何以故?本性爾故,善現!是為自共相空。」(大正7,73 b26-c5)

不可得就是空,名不可得空。19

- 16、無性空 <sup>20</sup> (abhāva-śūnyatā) : 無性,是「無少許可得」<sup>21</sup>; 無性是空的,名無性空。<sup>22</sup>
- 17、自性空<sup>23</sup>(svabhāva-śūnyatā):自性是「諸法和合中有自性相」<sup>24</sup>; 或作「諸法能和合自性」<sup>25</sup>。自性是不可得的,名自性空。
- 18、無性自性空<sup>26</sup> (abhāva-svabhāva-śūnyatā) : 玄奘譯本說:「無性自性, 謂諸法無能和合者性, 有所和合自性」<sup>27</sup>; 無性自性是空的,
- 19 (摩訶般若波羅蜜經)卷5:「何等為不可得空?求諸法不可得,是不可得空, 非常非滅故。何以故?性自爾。是名不可得空。」(大正8,250c19-21)
- 20「無性空」,鳩摩羅什譯爲「無法空」,《摩訶般若波羅蜜經》卷5:「何等為 無法空:若法無是亦空,非常非滅故。何以故?性自爾。是名無法空。」 (大正8,250c21-23)
- 21 (大般若波羅蜜多經)〈第二分〉卷413:「云何無性空?無性謂此中無少性可得,當知此中無性由無性空非常非壞。何以故?本性爾故。善現!是為無性空。」(大正7,73c12-15)另外在:《大般若波羅蜜多經》〈初分〉卷51(大正5,291c4-7)及《大般若波羅蜜多經》〈第三分〉卷413(大正7,480c24-27)之處,皆有同樣之解說。
- <sup>22</sup>《大智度論》卷31:「無法空者,有人言:無法名法已滅,是滅無故,名無法空。」(大正25,296a9-11)
- 23「自性空」,鳩摩羅什〈摩訶般若波羅蜜經〉譯爲「有法空」。
- 24 (摩訶般若波羅蜜經)卷5:「何等為有法空?有法名諸法和合中有自性相;是有法空,非常非滅故。何以故?性自爾。是名有法空。」(大正8,250c23-25);(《大智度論》卷46,大正25,394a18-21)。
- 25《大般若波羅蜜多經》〈第二分〉卷413:「云何自性空?自性謂<u>諸法能和合自性</u>,當知此中自性由自性空,非常非壞。何以故?本性爾故。善現!是為自性空。」(大正7,73c15-17)又《大般若波羅蜜多經》〈初分〉卷51(大正5,291c7-10)亦有同樣之解說。
- 26「無性自性空」,鳩摩羅什譯爲「無法有法空」,《摩訶般若波羅蜜經》卷
  5:「何等為無法有法空?諸法中無法,諸法和合中有自性相,是無法有法空,非常非滅故。何以故?性自爾。是名無法有法空。」(大正8,250c25-28)
- 27 (大般若波羅蜜多經) 〈第二分〉卷413:「云何無性自性空?無性自性謂諸法 無能和合者性,有所和合自性。當知此中無性自性,由無性自性空非常非壞。 何以故?本性爾故。善現!是為無性自性空。」(大正7,73c17-21)另外在

名無性自性空。然依鳩摩羅什所譯,這是無性空與自性空合說,與 內外空的意義一樣 <sup>28</sup>。

# (二)四空29

《般若經》明「大乘相」中,無論是十六空本,十八空本,二十空本,30都接著又說四空:「有性由有性空,無性由無性空,自性由自性

《大般若波羅蜜多經》〈初分〉卷51(大正5,291c10-14)及《大般若波羅蜜多經》〈第三分〉(大正7,480c27-481a1)亦有同樣之解說。

28 (大智度論) 卷31 (大正25, 296a13-b2):

「無法有法空者,取無法有法相不可得,是為無法有法空。

復次,觀無法有法空,故名無法有法空。

復次,行者觀諸法:生、滅,若有門、若無門,生門生喜,滅門生憂。行者觀生法空則滅喜心,觀滅法空則滅憂心。所以者何?生無所得,滅無所失,除世間貪憂故,是名無法有法空。復次,十八空中,初三品空,破一切法;後三空,亦破一切法。<u>有法空,破一切法生時、住時;無法空,破一切法滅時;無</u>法有法空,生、滅一時俱破。

復次,有人言:過去、未來法空,是名無法空;現在及無為法空,是名有法空。何以故?過去法滅失、變異歸無;未來法因緣未和合,未生、未有,未出、未起,以是故名無法。觀知現在法及無為法現有,是名有法。是<u>二俱空,</u>故名為無法有法空。

復次,有人言:無為法無生、住、滅,是名無法;有為法生、住、滅,是名有法。如是等空,名為無法有法空。是為菩薩欲住內空乃至無法有法空,當學般若波羅蜜。」

- 29 《大智度論》卷46:「問曰:若十八空已攝諸空,何以更說四空?答曰:十八空中,現空盡攝。諸佛有二種說法:或初略後廣,或初廣後略;初略後廣,為解義故;初廣後略,為易持故。或為後會眾生略說其要,或以偈頌。今佛前廣說十八空,後略說四空相。」(大正25,396a22-28)
- 30 參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.687:

「中品般若」的異譯本,「放光本」、「唐譯三分本」、「唐譯二分本」,都一致的說到了,以「一切法空」為最後的「十四空」;「十四空」是「七空」的一倍。傳說彌勒所造的《辯中邊論》,先說以「一切法空」為末後的「十四空」,次說「無性空」、「無性自性空」,共為「十六空」。從「十四空」而增廣為「十六空」,「十六空」不正是「唐譯三分本」所說的嗎?「十六空」出於「中分」的「大乘相」中,可說是「中分」所成立的。「中分」的「十六空」,「唐譯二分本」增列為「十八空」。「放光本」、「大品本」,也說「十八空」;「光讚本」也是「十八空」說。到了「上品般若」,更增廣為「二十空」了。

空,他性由他性空」31。

- 1、有性空(bhāva-śūnyatā):有性——bhāva,譯爲「有」,如三界名「三有」,生死流轉過程立「四有」,十二緣起名「有支」,有是五蘊等(生死)有爲法。這樣的有(或譯作「有性」、「有法」,是現實的存在)是空的,名有性空。32
- 2、無性空(abhāva-śūnyatā):無性,是無有——無爲法。無性是空的, 名無性空。33
- 31 (大般若波羅蜜多經) 〈初分〉卷51 (大正5,291c14-15); 《大般若波羅蜜多經》〈第二分〉卷413 (大正7,73c21-22); 《大般若波羅蜜多經》〈第三分〉卷488 (大正7,481a1-2)皆云:「有性由有性空,無性由無性空,自性由自性空,他性由他性空」。
- 32(1)《摩訶般若波羅蜜經》卷5:「何等名法法相空?法名五陰。五陰空,是 名法法相空。」(大正8,251a1-2)
  - (2) 《大般若波羅蜜多經》〈初分〉卷51:「云何有性由有性空?有性謂五蘊,此有性由有性空,五蘊生性不可得故,是為有性由有性空。」(大下5,291c15-18)
  - (3)《大般若波羅蜜多經》〈第二分〉卷413:「云何有性由有性空?有性謂 有為法,此有性由有性空。」(大正7,73c23-24);《大般若波羅蜜多 經》〈第三分〉卷488(大正7,481a3-5)
  - (4) 《大智度論》卷46:「法、法相空者,一切法中,法相不可得;如色中色相不可得。復次,法中不生法故,名為法法空。」(大正25,396a28-b1)
- 33(1)《摩訶般若波羅蜜經》卷5:「何等名無法無法相空?無法名無為法。是 名無法無法空。」(大正8,251a2-3)
  - (2) 《大般若波羅蜜多經》〈初分〉卷51:「云何無性由無性空?無性謂無為,此無性由無性空,是為無性由無性空。」(大正5,291c18-19)
  - (3) 《大般若波羅蜜多經》〈第二分〉卷413:「云何無性由無性空?無性謂 無為法,此無性由無性空。」(大正7,73c24-25);《大般若波羅蜜多 經》〈第三分〉卷488: (大正7,481a5-7)
  - (4) 《大智度論》卷46:「無法、無法空者,無為法名無法,何以故?相不可得故。問曰:佛以三相說無為法,云何言無相?答曰:不然!破生故言無生,破住故言無住,破滅故言無滅,皆從生、住、滅邊有此名,更無別無生,無滅法,是名無法、無法空。是義,如無為空中說。」(大正25,396b1-6)

- 3、自性空(svabhāva-śūnyatā):一切法自性空,「空非智作,非見作」,不是由於智、見而空的,所以自性空是「自空」。34
- 4、他性空(parabhāva-śūnyatā):經上說:「若佛出世若不出世,法 住、法定、……實際,皆由他性故空」<sup>35</sup>,「他性」是什麼意義呢? 真如、實際等,佛出世也如此,佛不出世也如此,依世俗方便來說, 這是對佛而有客觀意義的,所以名爲他性。他性——真如等是空的, 名爲他性空。

但《摩訶般若波羅蜜經》說:「若佛出,若佛未出,法住、法相[法性]、法位[法定]、法性[法界]、如、實際,過此諸法空,是名他法他法空」<sup>36</sup>。

<sup>34(1)《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷5:「何等名自法自法空?諸法自法空,是空非知作、非見作,是名自法自法空。」(大正8,251a3-5)

<sup>(2) (</sup>大般若波羅蜜多經) 〈初分〉卷51:「云何自性由自性空?謂一切法皆自性空,此空非智所作,非見所作,亦非餘所作,是為自性由自性空。」(大正5,291c19-21);《大般若波羅蜜多經》〈第二分〉卷413(大正7,73c25-27);《大般若波羅蜜多經》〈第三分〉卷488:(大正7,481 a7-9)

<sup>(3)《</sup>大智度論》卷46:「自法、自法空者,自法名諸法自性,自性有二種: 一者、如世間法,地堅性等;二者、聖人知如、法性、實際。此法空, 所以者何?不由智見知故有二性空,如先說。問曰:如、法性、實際, 無為法中已攝,何以復更說?答曰:觀時分別,說五眾實相 — 法性、 如、實際,又非空智慧觀故令空,性自爾。」(大正25,396b6-13)

<sup>35(1)《</sup>大般若波羅蜜多經》〈初分〉卷51:「云何他性由他性空?謂若佛出世,若不出世,一切法法住、法定、法性、法界、法平等性,法離生性、真如不虛妄性、不變異性、實際,皆由他性故空,是為他性由他性空。」 (大正5,291 c22-25);《大般若波羅蜜多經》〈第二分〉卷413(大正7,73c27-74a2);《大般若波羅蜜多經》〈第三分〉卷488(大正7,481 a9-12)

<sup>(2) 《</sup>大智度論》卷46:「問曰:如色,是自法,識,為他法;此中何以說:如、法性、實際,有佛、無佛常住,過是名為他法空?答曰:有人未善斷見結故,處處生著;是人聞是如、法性、實際,謂過是已,更有餘法,以是故說過如、法性、實際亦空。」(大正25,396b13-17)

<sup>36 (</sup>摩訶般若波羅蜜經) 卷5 (大正8,251a6-7)。

「過此諸法空」,與《般若經》所說;「我說涅槃亦如幻如夢;若當有法勝於涅槃者,我說亦復如幻如夢」<sup>37</sup>,有同樣的意義。所以《大智度論》解說爲:「有人未善斷見結故,處處生著。是人聞如是法性(法界)、實際,謂過是已更有餘法,以是故說過如、法性、實際亦空」<sup>38</sup>。

#### ◎小結:

這四種空,依二萬五千頌梵本,是在十六空下,再說四空,近於《大般若波羅蜜多經》的「第三分」。<sup>39</sup> 但梵本沒有「無性空」而有「不可得空」,所以十六空以後,再說四空,並沒有重複的。這四空,都是不離有(bhāva)的,是有與無有、自有與他有,——的表示是空的。

# 二、般若經中說空的理由 (p.170-p.174)

《般若經》從種種法門,從種種觀點顯示空性,所以類集爲種種空 (性),又略攝爲四空;有性空、無性空、自性空、他性空。雖說有 種種空,而所以是空的理由,經說是完全一致的。

1、試引十八空的一例,如《摩訶般若波羅蜜經》卷5說: 何等為有為空?有為法名欲界、色界、無色界。欲界欲界空,色界 色界空,無色界無色界空:非常非滅故。何以故?性自爾。 何等為無為空,無為法名若無生相,無住相,無滅相。無為法無為 法空,非常非滅故。何以故?性自爾。40

<sup>37 《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷8 (大正8,276b7-8)。

<sup>38 《</sup>大智度論》卷46 (大正25,396b15-17)。

<sup>39 《</sup>大般若波羅蜜多經》〈第三分〉卷488 (大正7,480b3-481a13);

<sup>「</sup>復次善現!諸菩薩摩訶薩大乘相者,所謂(1)內空、(2)外空、(3)內外空、(4)大空、(5)空空、(6)勝義空、(7)有為空、(8)無為空、(9)畢竟空、(10)無際空、(11)無散空、(12)本性空、(13)相空、(14)一切法空、(15)無性空、(16)無性自性空。……復次善現!(1)有性由有性空,(2)無性由無性空,(3)自性由自性空,(4)他性由他性空。……善現當知,是為菩薩摩訶薩大乘相。」

<sup>40 《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷5 (大正8,250b26-c2)。

性自爾」,玄奘譯爲「本性爾故」。《般若經》的種種空,都是本 來如此的本性空;本性空,所以是非常非滅的。一般說:有爲是生死 流轉的三界,是生滅的;無爲是不生滅的。有爲是非常的,無爲是常 住的。但在般若正觀中,有爲、無爲都是性自空的。

2、爲什麼是空?因爲是非常非滅的。非常非滅,這似乎很難解!有爲法 非常,怎麼說非滅壞呢?無爲法沒有生住滅相,怎麼說非常呢?非常 非滅,爲什麼說是空呢?不知道有爲與無爲的分別,是隨順世俗的方 便說,如《大智度論》卷31說:

離有為則無無為,所以者何?有為法實相即是無為,無為相者 則非有為,但為眾生顛倒故分別說。……若無為法有相者,則 是有為。41

無爲法是有爲法的實相(真相),不是截然不同的對立法。爲了要說 明,不得不說爲二——有爲與無爲。其實,有爲就是無爲,不見有爲 即是無爲(非二法合一);「於有為法無為法不取相」42(這是無爲 的意趣所在)。

3、那末,不妨從有爲法來說「非常非滅」43,如《小品般若波羅蜜經》

<sup>41 《</sup>大智度論》 卷31 (大正25,289a16-20)。

<sup>42《</sup>大智度論》卷31:「有為相者,生、滅、住、異;無為相者,不生、不滅、 不住、不異,是為入佛法之初門。若無為法有相者,則是有為。有為法生相 者,則是集論;滅相者則是盡諦;若不集則不作,若不作則不滅,是名無為法 如實相。若得是諸法實相,則不復墮生、滅、住、異相中。是時不見有為法與 無為法合,不見無為法與有為法合,於有為法、無為法不取相,是為無為法。 所以者何?若分別有為法、無為法,則於有為、無為而有礙。若斷諸憶想分 別,滅諸錄;以無緣實智,不墮生數中,則得安隱常樂涅槃。」(大正 25 · 289a18-29)

<sup>43 《</sup>大智度論》卷46:「問曰:十八空,內空等後皆言非常非滅故,此義云何? 答曰:若人不習此空,必隨二邊,若當、若滅。所以者何?若諸法實有,則無 滅義,墮常中;如人出一舍,入一舍,眼雖不見,不名為無。諸法亦爾!從未 來世入現在世,現在世入過去世,如是則不滅。行者以有為患,用空破有心, 復貴空著於空者,則墮斷滅;以是故,行是空以破有,亦不著空。離是二邊, 以中道行是十八空,以大悲心為度眾生;是故十八空後,皆言非常非滅,是名 摩訶衍。若異此者,則是戲論狂人!於佛法中空無所得;如人於珍寶取中取水 精珠,眼見雖好,價無所直。」(大正25,396a10-22)

卷7 (大正8,567b7-13) 說:

- (1) 須菩提!於意云何?若心已滅,是心更生不?不也,世尊!44
- (2) 須菩提!於意云何?若心生,是滅相不?世尊!是滅相。45
- (3) 須菩提!於意云何?是滅相法當滅不?不也,世尊。46
- (4)須菩提!於意云何?亦如是住,如如住不?世尊!亦如是住, 如如住。<sup>47</sup>
- (5) 須菩提!若如是住,如如住者,即是常耶?不也,世尊!

前心與後心,是不能同時而有的,那末前滅後生,怎麼能相續而善 根增長,圓成佛道呢?佛舉如燈燒炷的譬喻,以不即不離的意義來 說明,這才引起了這一段的問答。<sup>48</sup>(1)心已滅了,是不能再生

<sup>44 《</sup>大智度論》卷75:「若心滅已更生不者,諸法雖畢竟空,不生不滅,為眾生以六情所見生滅法故,問心已滅更生不?須菩提言:不也!世尊!何以故?心滅已,云何當更生?若心滅已更生,則墮常中。」(大正25,586b10-14)

<sup>45 (</sup>大智度論)卷75:「若心生是滅相不者,上問過去心已,今問現在心相當滅不?是故答:是滅相。何以故?生滅是相待法,有生必有滅故,先無今有,已有還無故。」(大正25,586b14-18)

<sup>46 (</sup>大智度論)卷75:「心滅相是滅不者,若心滅相即是滅耶?更有滅耶?答言:不也!世尊!何以故?若即是滅,則一心有兩時,生時、滅時。說無常者,心不過一念時,如阿毘曇經說:有生法,有不生法?有欲生法,有不欲生法;有滅法,有不滅法;有欲滅法,有不欲滅法。生法現在一心中有二種:一者生;二者欲滅。生非欲滅相,欲滅相非生;是事不然,故言不也。」(大正25,586b18-25)

<sup>47《</sup>大智度論》卷75:「當如是住不者,若滅相非即是滅者,應常住不?若常住,即是不滅相。佛如是翻覆難,須菩提理窮故,作是念:我若言滅相即是滅,則一心墮二時;若言不滅,實是滅相,云何言不滅?以上二理有過故。須菩提自以所證智慧答:世尊!如是住,如『如』住。」(大正25,586b25-c2)

<sup>48 (</sup>小品般若波羅蜜經)卷7:「世尊!菩薩前心近阿耨多羅三藐三菩提,後心近阿耨多羅三藐三菩提;世尊!前心後心各各不俱,後心前心亦各不俱;世尊!若前心後心不俱者,菩薩諸善根云何得增長?須菩提!於意云何?如然燈時!為初焰燒炷,為後焰燒。世尊!非初焰燒,亦不離初焰;非後焰燒,亦不離後焰。須菩提!於意云何?是炷燃不?世尊!是炷實燃。須菩提!菩薩亦如是,非初心得阿耨多羅三藐三菩提,亦不離初心;非後心得阿耨多羅三藐三菩提,

起的。(2)心生起了,就有滅相,(3)這滅相卻是不滅的。 (4) 滅相是不滅的,所以問: 那就真如那樣的住嗎? 是真如那樣 的, (5) 卻不是常住的。49

這一段問答,不正是「非常、非滅」嗎?

4、一般說諸行無常,但論到前滅後生間,總不免有中斷的過失。如唯識 學者,提出了「前因滅位,後果即生,如秤兩頭,低昂時等」50的解 說,也不免有前後同時的嫌疑。51 同時,怎能有前後呢?

亦不離後心得。世尊!是因緣法甚深,菩薩非初心得阿耨多羅三藐三菩提,亦 不離初心得;非後心得阿耨多羅三藐三菩提,亦不離後心而得阿耨多羅三藐三 菩提。」(大正8,567a23-b7)

49 參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.733-p.734:

前心與後心,是不能(同時)俱有的,怎麼能前後的善根增長,圓成阿耨多羅 三藐三菩提呢?佛舉如燈燒炷的譬喻,以不即不離的因緣義來說明。然後引起 了道一段問答:心已滅了,是不能再生起的。心生起了,就是滅相,生是剎那 頃盡滅的。滅相法,卻是不滅的。滅相是不滅的([附註]),所以問,那就 「真如」那樣的住嗎?是「真如」那樣的住,卻不是常住的。這一「生滅」 說,與薩婆多部的三世實有說相合。「三世諸法, ...... 體實恆有, 無增無減; 但依作用, 說有說無」(《阿毘達磨大毘婆沙論》卷76,大正27,395c-396a)。「如是諸法經三世位,雖得三(過去、未來、現在)名而體無別」 (《阿毘達廳大毘婆沙論》卷77,大正27,396b)。有為法是實有自性的,滅 入過去,只是與滅相相應,而不是沒有了。所以雖有三世的差別,而法體實在 是沒有別異的。那不是「真如」那樣嗎?確乎是「真如」那樣的,無來無去, 無增無減,卻不是「真如」那樣的常住。依薩婆多部,有自體而存在於時間中 的,只能稱為「恆」,不能說是常住的。《般若經》所說的生滅,與薩婆多部 相合。

〔附註〕《初期大乘佛教之起源與開展》p.740,注54:

《摩訶般若波羅蜜經》卷4(大正8,530a); 《佛母出生三法藏般若波羅蜜多 經 〉 卷 17(大 正 8,646b); 《放 光 般 若 波 羅 蜜 經 》 卷 13(大 正 8,91b); (摩訶般若波羅蜜經)卷17(大正8,346b):都與「秦譯本」 (小品)相同。但《道行般若波羅蜜經》卷6(大正8,457a-b);《大明度 經》卷4(大正8,496b);《大般若波羅蜜多經》(五分)卷562(大正 7,904c),及前四分,都作「決定當滅」,意義相反。

<sup>50 (</sup>成唯識論) 卷3 (大正31,12c19-20)。

<sup>51</sup> 參見印順法師著《中觀今論》(p.107-p.108):

依《般若經》及龍樹論意:「若一切實性無常,則無行業報,……以 是故諸法非無常性」52。「若一切法實皆無常,佛云何說世間無常 是名邪見! ……佛處處說無常,處處說不滅。……破常顛倒,故說 無常。……諸法實相非常非無常」53。所以,法相是非常非滅,也 就是非常非無常的。觀一切法非常非滅,不落常無常二邊,契會中 道的空性。

唯識者還有生滅同時說,如說:「前因滅位,後果即生,如稱兩頭,低昂時 等。如是因果相續如流,何假去來方成非斷<sub>1</sub>!這到底是約三法同時說呢?約 前種後種相續說呢?約三法同時說,因(本種)滅果(現行)生同時,即顯露 出三法的不同時了。

如約前種後種相續說,前種滅時即是後種生時。什麼是滅時,還是已滅?還是 將滅而未滅?假使將滅而未滅,那麼同時有兩種子了。如已滅,滅了將什麼生 後種?唯識學者應該知道:難已滅未滅,並沒有滅時存在!所以,即使有阿賴 耶為一切依止處,而推究賴耶種子與現行的因果說,如何能不墮斷滅!

52 《大智傳論》 符1:「若一切實性無常,則無行業報。何以故?無常名生滅失 故,譬如屬種子不生果。如是則無行業,無行業云何有果報?今一切賢聖法有 果報,善智之人所可信受,不應言無。以是故,諸法非無常性。」(大正 25 · 60b28-c4)

#### 53 (大智度論) 卷18:

問曰:若言神常應是邪見,何以故?神性無故。若言世間常,亦應是邪見,何 以故?世間實皆無常,顛倒故言有常。若言神無常,亦應是邪見,何以 故?神性無故,不應言無常。若言世間無常,不應是邪見,何以故?一 切有為法性,實皆無常。

答曰:若一切法實皆無常,佛云何說世間無常是名邪見?是故可知非實是無常。 問曰:佛處處說觀有為法,無常、苦、空、無我,令人得道,云何言無常墮邪見?

答曰:佛處處說無常,處處說不滅。如摩訶男釋王來至佛所,白佛言:是迦毗 羅人眾般多,我或值奔車、逸馬、狂象、鬪人時,便失念佛心。是時自 念:我今若死,當生何處?佛告摩訶男:汝勿怖勿畏!汝是時不生惡 趣,必至善處。譬如樹常東向曲,若有斫者,必當東倒。善人亦如是, 若身壞死時,善心意識長夜以信、戒、聞、施、慧熏心故,必得利益, 上生天上。若一切法念念生滅無常,佛云何言諸功德熏心故必得上生? 以是故,知非無常性。

5、上文所引如燈燒炷的譬喻,經說是「緣起理趣極為甚深」54。甚深緣 起是「非常非滅」的緣起,而在十八空中「非常非滅,本性礙故」55, 表示了一切法的空性。非常非滅,也就是假名而沒有自性的,如《摩 訶般若波羅蜜經》卷7(大正8,269b11-17)說:56

会利弗!一切法非常非滅。……色非常非滅,何以故?性自爾。 受、想、行、識非常非滅,何以故?性自顧。乃至意觸因緣 (所)生受,非常非滅,何以故?性自爾。以是因緣故,会利 弗!諸法和合生,無自性。

「諸法和合生,無自性」,《大般若經》「第二分」,作「但有假 名,都無自性」57。假名是諸法和合生的,無自性就是空。可見般若 的正觀,是通達一切法非常非滅(不落二邊)而空的。所以(摩訶般 若波羅蜜經》說:「般若波羅蜜遠離生死,非常非滅故」58。

問曰:若無常不實,佛何以說無常?

答曰:佛隨眾生所應而說法,佛破當顛倒故說無當;以人不知不信後世故,說 心去後世,上生天上,罪福業因緣,百千萬劫不失。是對治悉檀,非第 一義悉權。諸法實相非常非無常。佛亦處處說諸法空,諸法空中亦無無 常。以是故說世間無常是邪見,是故名為法空。(大正25,193a10-b7)

- 54 (大般若波羅蜜多經) 〈第二分〉卷450 (大正7,273b5-6)。
- 55 (大般若波羅蜜多經)卷51作爲「非常非壞,本性爾故。」(大正5,290c22-291c13)
- 56 參見 (大智度論) 卷52 (大正25,434b8-c6)。
- 57 (大般若波羅蜜多經) 〈第二分〉祭422:「舍利子!尊者所問何緣故說:諸法 亦爾,畢竟不生,但有假名,都無自性者?会利子!諸法都無和合自性,何以 故?和合有法,自性空故。時舍利子問善現言:何法都無和合自性?……舍利 子!諸法非常亦不滅壞。時舍利子問善現言:何法非常亦不滅壞?善現對曰: 会利子!色非常亦不滅壞,受、想、行、識非常亦不滅壞,何以故?本性爾 故。舍利子!有為法非常亦不滅壞,無為法非常亦不滅壞,有漏法非常亦不滅 壞,無漏法非常亦不滅壞,善法非常亦不滅壞,非善法非常亦不滅壞,有記法 非常不滅壞,無記法非常亦不滅壞,何以故?本性爾故。舍利子!由此因緣, 我作是說:諸法亦爾,畢竟不生,但有假名,都無自性。」(大正7,121c2-122a19)
- 58《摩訶般若波羅蜜經》卷11〈照明品第40〉(大正8,302b1-2)。《大智度論》卷 62釋云:「一切法中各各自相空故,言不生不滅。斷、常是諸見本,諸見是諸結 使本,諸結使是一切生死中苦本,是故言遠離生死。」(大正25,497c13-16)

# 附錄:「中本般若」及〈大智度論〉的十八空、四空名目比對表:

# (一)十八空名目之比對:

|    | 〈光讚經〉       | 〈放光般若〉 | 〈摩訶般若〉 | (大般若經)<br>(第二分) | 《大般若經》<br>(第三分) | (大智度論)<br>內空 |  |  |
|----|-------------|--------|--------|-----------------|-----------------|--------------|--|--|
| 1  | 內空          | 內空     | 內空     | 內空              | 內空              |              |  |  |
| 2  | 外空          | 外空     | 外空     | 外空              | 外空              | 外空           |  |  |
| 3  | 內外空         | 內外空    | 內外空    | 內外空             | 內外空             | 內外空          |  |  |
| 4  | 空空          | 空空     | 空空     | 空空              | 大空              | 空空           |  |  |
| 5  | 大空          | 大空     | 大空     | 大空              | 空空              | 大空           |  |  |
| 6  | 真妙空         | 最空     | 第一義空   | 勝義空             | 勝義空             | 第一義空         |  |  |
| 7  | 所有空         | 有爲空    | 有爲空    | 有爲空             | 有爲空             | 有爲空          |  |  |
| 8  | 無爲空         | 無爲空    | 無爲空    | 無爲空             | 無爲空             | 無爲空          |  |  |
| 9  | 究竟空         | 至竟空    | 畢竟空    | 畢竟空             | 畢竟空             | 畢竟空          |  |  |
| 10 | 廣遠空         | 不可得原空  | 無始空    | 無際空             | 無際空             | 無始空          |  |  |
| 11 | 不分別空        | 無作空    | 散空     | 散無散空            | 無散空             | 散空           |  |  |
| 12 | 本淨空         | 性空     | 性空     | 本性空             | 本性空             | 性空           |  |  |
| 13 | 一切法空        | 諸法空    | 自相空    | 自共相空            | 相空              | 自相空          |  |  |
| 14 | 自然相空        | 自相空    | 諸法空    | 一切法空            | 一切法空            | 一切法空         |  |  |
| 15 | 不可得無所<br>有空 | 無所得空   | 不可得空   | 不可得空            |                 | 不可得空         |  |  |
| 16 | 無所有空        | 無空     | 無法空    | 無性空             | 無性空             | 無法空          |  |  |
| 17 | 自然空         | 有空     | 有法空    | 自性空             |                 | 有法空          |  |  |
| 18 | 無所有自然空      | 有無空    | 無法有法空  | 無性自性空           | 無性自性空           | 無法有法空        |  |  |

- ◎ 〈空之探究〉所舉十八空之名目,與《大般若般羅蜜多經》〈第二分〉相同。
- ◎《大般若波羅蜜多經》〈第三分〉只舉出十六空。

# (二)四空名目之比對:

|   | 〈光讚經〉       | (放光般若) | 〈摩訶般若〉 | 《大般若經》<br>(第二分) | 《大般若經》<br>(第三分) | 〈大智度論〉 |
|---|-------------|--------|--------|-----------------|-----------------|--------|
| 1 | 所有所<br>有空   | 有空     | 法法相空   | 有性由有性空          | 有性由有性空          | 法法相空   |
| 2 | 無所有無<br>所有空 | 無空     | 無法無法相空 | 無性由無性空          | 無性由無性空          | 無法無法空  |
| 3 | 自然自<br>然空   | 餘事空    | 自法自法空  | 自性由自性空          | 自性由自性空          | 自法自法空  |
| 4 | 爲他故空        |        | 他法他法空  | 他性由他性空          | 他性由他性空          | 他法空    |

- ◎ 〈空之探究〉所舉四空的名目,與〈大般若波羅蜜多經〉〈第二分、第 三分〉相同。
- ◎《放光般若波羅蜜多經》只舉出三空。

# 第三章《般若經》——甚深之一切法空

第六節 空之雙關意義 (p.174~p.180)

釋厚觀 (2005.5.11)

一、「空」與「空性」(p.174-p.175)

空(sūnya),是形容詞;形容詞的名詞化,就是sūnyatā ——空性。 $^1$ 

(一)《阿含經》的「空性」

在《阿含經》中,空三昧(śūnyatā-samādhi),空住(śūnyatāvihāra)等,都是空性,但沒有《般若經》空性的意義。空與無 相,無所有,同爲解脫的要門,重在觀慧。

- (二)《般若經》的「空性」
  - 1、在表示超越時空的諸法相(性)上:空性與真如、涅槃、法性 等同義

《般若經》的觀慧,漸漸的重視空,演進到空與真如、涅槃、法性 (dharmatā)等爲同義異名。如《摩訶般若波羅蜜經》卷25(大正 8,402c6-9) 說:

是(本)性空,不常不斷。何以故?是性空無住處,亦無所從來, 亦無所從去,須菩提!是名法住相(性)。是中無法,無聚無散,

空與空性,在舊譯中,都是一律譯為空的。自玄奘譯出瑜伽系的論典,才嚴格 的分別空與空性;以為空是遮遺妄執的,空性是空所顯性,是離妄執而顯的法 性,所以是如實有的。初期佛典中,空與空性有什麼分別呢?如「空諸欲」, 「空世間」,「貪空、瞋空、癡空」,「空欲漏、空有漏、空無明漏」,「我 我所空」,「無常、苦、空、無我」,在巴利文中,都是空。 如「空心解脫」,「空解脫」,「空三昧」,「空等至」,「空住」,「內 空、外空、俱空」(以上三種空,在《無礙道論》中,也是空),《空小 經》,《空大經》:凡是作為觀名、定名或經名的,都是空性——。我以為, 「空」不只是否定詞,離妄執煩惱是空,也表示無累的清淨、寂靜。空性,是

<sup>1</sup> 參見印順法師著《空之探究》第一章第七節〈空與空性〉p.54:

無增無減,無生無滅,無垢無淨,是為諸法相(性)。2

《般若經》說的空,是從種種而顯示的本性空(prakṛtiśūnyatā),本性空是不常不斷(即「非常非滅」)的。<sup>3</sup>無住處,超 越了空間;無所從來,無所從去,又超越了時間:這就是法住相 (性)(dharma-sthititā),也就是諸法相(性)。

在這一意義上,空性與法住、法性、真如等,是同一內容的。4

2、在表示法義的應用上:空性與真如、法性等有些差異 但在表示法義的應用上,還是有點不同的;空是觀慧所觀,從一切 法的虛妄、不實而顯示的。

# 二、法性之異名(p.175-p.177)

#### (一) 菩薩行以般若爲主導

原則的說,《般若經》是以般若爲主導的菩薩行,般若圓滿了,就是佛的薩婆若(sarvajnā)——一切智(或「一切智智」)。5 這是般若修證的開示,不是義理的說明。

#### (二) 法性的假名安立

1、般若所悟的法相(法性)(dharmatā),稱爲如、法界、實際等,

空的名詞化。初期聖典中的空性,並無空所顧性的意義;只有「出世空性」, 是甚深的涅槃。

- 2《大智度論》卷90:「復次,須菩提!十八空,若性不空,是為壞空體。何以故?十八空能令一切法空,若自不空,則為虛誑。又若不空者則墮常邊著處,能生煩惱;性空無實住處,無所從來,去無所至,是名常住法相。常住法相是性空之異名,亦名諸法實相;是相中無生無滅,無增無減,無垢無淨。」(大正25,697c16-22)
- 3 參見印順法師著《空之探究》第三章第五節〈空之解說〉p.170-p.173;另參見 《中觀今論》p.104-p.108。
- 4 參見《空之探究》第三章第二節〈法空性是涅槃異名〉p.142-p.147。
- 5 (大智度論)卷11:「復有人言:從初發意乃至道樹下,於其中間所有智慧,是 名般若波羅蜜;成佛時是般若波羅蜜轉名薩婆若。」(大正25,139c7-10) (大智度論)卷72:「阿耨多羅三藐三菩提(大正25,563c9-11)即是般若波羅蜜,但名字異;在菩薩心中為般若,在佛心中名阿耨多羅三藐三菩提。」

這種種異名,也只是方便安立。如《摩訶般若波羅蜜經》說:「眾 生但住名、相、虚妄憶想分別(虚妄分別)中。」6可見一切名義, 一切分別,都不能表達法性的。

- 2、但方便說法,不可能沒有表示這不落名相分別的方便。佛法固有三 解脫門,空、無相、無作(無願)等,便被使用起來。
- (三)依《小品般若經》列舉「法性」之相關詞類

今依《小品般若經》,擇要的列舉用以表示的詞類如下<sup>7</sup>:

|      |         | Α | В | C | D | Е | F   | G | H | I | J | K | L | M | N | 0 | P |
|------|---------|---|---|---|---|---|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|
| (1)  | 空       | 1 |   | 1 |   | 1 | 1   | 1 | 1 | 2 |   |   | 1 |   |   | 1 | 1 |
| (2)  | 無相      |   |   |   |   | 2 | 2   | 2 | 2 |   |   |   |   |   |   |   |   |
| (3)  | 無作(無願)  |   |   |   |   | 3 | 3   | 3 | 3 |   |   |   |   |   |   |   |   |
| (4)  | 無起      |   |   |   |   |   | 4   | 4 | 4 |   |   |   |   |   |   |   |   |
| (5)  | 盡       |   |   |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   | 1 |   |   |
| (6)  | 無生(不生)  |   |   |   |   |   | 5   | 5 | 5 | 1 | 1 |   |   | 3 | 2 |   |   |
| (7)  | 無滅 (不滅) |   |   |   |   |   |     | 6 |   |   | 4 |   |   |   |   |   |   |
| (8)  | 無依      |   |   |   |   |   |     | 7 |   |   |   |   |   |   |   | 2 |   |
| (9)  | 無性      |   |   |   |   |   |     |   |   |   | 2 | 1 |   |   |   |   |   |
| (10) | (遠)離    |   |   |   |   |   |     |   |   |   | 3 | 2 | 2 | 2 | 3 |   |   |
| (11) | (清)淨    |   |   |   |   |   |     |   |   |   |   |   | 3 |   |   |   |   |
| (12) | (寂)滅(寂靜 | ) |   |   |   |   |     |   |   | 3 |   |   | 4 |   | 4 |   |   |
| (13) | 不可得     |   |   |   | 2 |   |     |   |   |   |   | 3 |   |   |   |   |   |
| (14) | 不可思議    |   |   |   |   |   |     |   |   |   | 5 |   |   |   |   |   |   |
| (15) | 無所有     |   | 1 | 2 | 1 |   | 6   |   | 6 |   |   |   |   | 1 |   |   | 2 |
| (16) | 虚誑(虚妄)  |   |   |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   | 3 |
| (17) | 不實      |   |   |   |   |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   | 4 |
| (18) | 不堅牢     |   |   |   |   |   | u . |   |   |   |   |   |   |   |   |   | 5 |

#### 6〈摩訶般若波羅蜜經〉卷24:

須菩提白佛言:「世尊!若一切法如夢、如響、如影、如焰、如幻、如化,眾 生在何處住,菩薩行六波羅蜜而拔出之?」「須菩提!眾生但住名、相、虚妄 憶想分別中,是故菩薩行般若波羅蜜,於名相虛妄中拔出眾生。」(大正 8 · 398b11-16)

<sup>7《</sup>小品般若波羅蜜經》:

#### ※經文對照

A、《小品般若波羅蜜經》卷6(大正8,563b2-11)

須菩提白佛言:「世尊!如佛所說,般若波羅蜜甚深,阿耨多羅三藐三菩提難得。如我解佛所說義,阿耨多羅三藐三菩提易得。何以故?無法可得,諸法空中無有得阿耨多羅三藐三菩提者,無法可得,無所用法可得,一切法皆[1]空故。諸所說法為有所斷,是法亦空。世尊!阿耨多羅三藐三菩提法,得者所用法,得知者所用法,如是法皆空。世尊!以是因緣故,阿耨多羅三藐三菩提則為易得;諸可得者皆同虛空。

B、《小品般若波羅蜜經》卷1(大正8,537b29-c4)

世尊!又菩薩字無決定、無住處。所以者何?是字<sup>[1]</sup>無所有故,無所有 亦無定、無處。若菩薩聞是事不驚、不怖、不沒、不退,當知是菩薩 畢竟住不退轉地,住無所住。

C、《小品般若波羅蜜經》卷9(大正8,576b7-12)

佛問須菩提:「菩薩何因緣故不驚、不怖、不沒、不退?」「世尊! [1]空故不沒,[2]無所有故不沒。何以故?沒者不可得,沒法亦不可得, 沒處亦不可得。若菩薩聞如是說不驚、不怖、不沒、不退,當知是為 行般若波羅蜜。」

D、《小品般若波羅蜜經》卷5(大正8,559b10-16)

[佛言:]「須菩提!何以故色不可量,受、想、行、識不可量,一切法不可量?須菩提!色量<sup>||</sup>無所有、<sup>||</sup>不可得,受、想、行、識量無所有、不可得,一切法量無所有、不可得。須菩提!何以故色量無所有、不可得,受、想、行、識量無所有、不可得,一切法量無所有、不可得?須菩提!色無所有故,受、想、行、識無所有故,一切法無所有故,量不可得。

E、《小品般若波羅蜜經》卷5(大正8,557c14-16)

佛言:「般若波羅蜜示五陰不壞相。何以故?須菩提!<sup>[1]</sup>空是不壞相, <sup>[2]</sup>無相、<sup>[3]</sup>無作是不壞相。般若波羅蜜如是示世間。 F、〔甚深法相〕: 《小品般若波羅蜜經》卷7(大正8,569b27-29)

「佛言:]「須菩提!菩薩如是念一切眾生,是以8心及9先方便力故, 觀深法相:若[1]空、若[2]無相、[3]無作、[4]無起、[5]無生、[6]無所有。」

G、《小品般若波羅蜜經》卷5(大正8,558b26-c1)

爾時釋提桓因及欲界萬天子、楚世二萬天子俱詣佛所,頭面禮佛足, 却住一面,各白佛言:「世尊!是法甚深!於此法中云何作相?」佛 告諸天子:「諸法以[1]空為相,以[2]無相、[3]無作、[4]無起、[5]無生、[6]無 滅、「一無依為相。」

H、〔無(法)可轉,無法可還,無法可示,無法可見〕: 《小品般若波 羅蜜經》卷4(大正8,553a18-25)

佛告須菩提:「摩訶波羅蜜是菩薩般若波羅蜜,所謂於一切法無轉10無 著;得阿耨多羅三藐三菩提,亦無所得;轉法輪時亦無所轉;無法可 選,無法可示,無法可見,是法不可得故。何以故?須菩提!□空不轉 不還,四無相、四無作、四無起、四無生、回無所有不轉不還,如是說名為 說般若波羅蜜。無聽者、無受者、無證者,亦無以法作福田者。」

I、〔將入不退的深行〕: 《小品般若波羅蜜經》卷9(大正8,576c26-577a1)

「復次,須菩提!有菩薩行般若波羅蜜,信解一切法[1]無生,而未得無 生法忍;信解一切法[2]空,而於阿毘跋致地中未得自在;能行一切法

A.卷6(大正8,563b)。 B.卷1(大正8,537c)。 C.卷9(大正8,576b)。

D.卷5(大正8,559b)。 E.卷5(大正8,557c)。 F.卷7(大正8,569b)。

G.卷5 (大正8、558b-c)。 H.卷4 (大正8、553a)。 I.卷9 (大正8、576c)。

J.卷三(大正8,550b)。 K.卷1(大正8,540a)。 L.卷5(大正8,559a)。

M.卷一(大正8,539a)。 N.卷8(大正8,574a)。 O.卷5(大正8,558c)。 P.卷7(大正8,566c)。

<sup>8</sup> 是以=以是【宋】【元】【明】【宮】。(大正8,569d,n.6)

<sup>9 [</sup>及]-【宋】【宮】。(大正8,569d,n.7)

<sup>10</sup> 轉 = 縛【宋】【元】【明】【宮】。(大正8,553d,n.3)

[3] <u>寂滅</u>相,而未入阿毘跋致地。須菩提!菩薩如是行者,諸佛說法時亦皆稱揚讚歎。」

J、《小品般若波羅蜜經》卷3(大正8,550b14-26)

須菩提言:「般若波羅蜜於色不作大不作小、不作合不作散,於受、想、行、識不作大不作小、不作合不作散。世尊!般若波羅蜜於佛十力不作強不作弱,四無所畏乃至薩婆若不作合不作散。世尊!菩薩如是亦分別則不行般若波羅蜜。何以故?般若波羅蜜無如是相一我當度若干眾生,即是菩薩計有所得。所以者何?眾生[1]不生故般若波羅蜜不生,眾生[2]無性故般若波羅蜜無性,眾生[3]離相故般若波羅蜜離相,眾生[4]不滅故般若波羅蜜不滅,眾生[5]不可思議故般若波羅蜜不可思議,眾生不可知故般若波羅蜜不可知,眾生力集故如來力亦集。」

K、《小品般若波羅蜜經》卷1(大正8,539c28-540a6)

舍利弗言:「若菩薩不離是行、不離是念,一切眾生亦不離是行、不離是念,一切眾生亦當是菩薩。何以故?一切眾生不離是念故。」須菩提言:「善哉!善哉!舍利弗!汝欲離我而成我義。所以者何?眾生<sup>[1]</sup>無性故當知念亦無性,眾生<sup>[2]</sup>離故念亦離,眾生<sup>[3]</sup>不可得故念亦不可得。舍利弗!我欲令菩薩以是念行般若波羅蜜。」

L、〔示世間實相〕: 《小品般若波羅蜜經》卷5(大正8,559a8-13)

[佛言:]「復次,須菩提!世間<sup>[1]</sup>空,般若波羅蜜如實示世間空;世間<sup>[2]</sup>難相,般若波羅蜜如實示世間離相;世間<sup>[3]</sup>淨相,般若波羅蜜如實示世間離相;世間<sup>[3]</sup>淨相,般若波羅蜜如實示世間溶滅。須菩提!般若波羅蜜亦如是示諸佛世間。」

M、〔一切無縛無解〕: 《小品般若波羅蜜經》卷1(大正8,539a13-18)

富樓那言:「何等色無縛無解?何等受、想、行、誠無縛無解?」須菩提言:「幻人色是無縛無解,幻人受、想、行、誠是無縛無解 [1]無所有故無縛無解;[2]難故無縛無解;[3]無生故無縛無解。是名菩薩摩訶薩發大莊嚴而自莊嚴。」

N、《小品般若波羅蜜經》卷8(大正8,574a4-8)

爾時須菩提白佛言:「世尊!若菩薩為[1]盡學則學薩婆若,為[2]無生 學、為[3]離學、為[4]滅學則學薩婆若。」佛告須菩提:「如汝所說, 菩薩為盡學則學薩婆若,為無生學、為離學、為滅學則學薩婆若者。」

O、《小品般若波羅蜜經》卷5(大正8,558c25-559a1)

「須菩提言: ] 「世尊!若一切法無知者無見者,云何般若波羅蜜 示諸佛世間?」「須菩提!如是!如是!一切法無知者無見者。須 菩提!云何一切法無知者?一切法門空故。云何一切法無見者?一 切法[2]無所依故——是故一切法無知者無見者。」

P、〔空無所有,虚誑不實〕:《小品般若波羅蜜經》卷7(大正8,566c5-11) 須菩提白佛言:「世尊!如佛所說,一切作起法皆是憶想分別,云 何說菩薩得福甚多?」「須菩提!菩薩行般若波羅蜜時,亦能觀察 是作起功德[1]空[2]無所有,[3]處誑[4]不實,[5]無堅牢相。若菩薩隨所能 觀,則不離深般若波羅蜜;隨不離深般若波羅蜜,即得無量阿僧祇 福德。 11

三、「空」與「無所有」的雙關意義(p.177-p.178)

從所列舉的來說,空與無所有,具有雙關的意義。

- (一)「空」與「無所有」在佛典中的重要性
  - 1、「空」與「無所有」在「原始聖典」及阿毘達磨論中的地位 在《雜阿含經》中,空、無相、無所有,是三三摩提或三解脫;在解

「世尊!頗有因緣,色亦無量,受、想、行、識亦無量?」佛言:「有,須菩 提!色亦無量,受、想、行、誠亦無量。」「世尊!無量者是何義?」「須菩 提!無量者即是空義,即是無相、無作義。」「世尊!無量但是空義,非餘義 耶?」「須菩提!於意云何?我不說一切法空耶?」「世尊!說耳!」「須菩 提!若空即是無盡,若空即是無量,是故此法義中無有差別。須菩提!如來所 說無盡、無量、空、無相、無作、無起、無生、無滅、無所有、無染、涅槃, 但以名字方便故說。」須菩提言:「希有!世尊!諸法實相不可得說,而今說 之! (大正8,566c13-23)

<sup>11</sup> 又《小品般若波羅蜜經》卷7:

脫法門中,無所有是重要的術語。12但後來,無願代替了無所有, 所以在阿毘達磨論中,無所有就少見了。13

2、「空」與「無所有」在初期大乘經中的地位 《般若(及初期大乘)經》雖繼承了空、無相、無願的三解脫門 說,而「無所有」仍廣泛的應用,說空與無所有的,比無相與無願 要多得多。

(二) 明「空」與「無所有」之雙關意義

#### 1、表顯真實

如上表所列的,從空到無所有,如 F.是甚深法相;L.是示世間的實 相;I.是將入不退轉的深行;H.是「無(法)可轉,無法可還,無 法可示,無法可見」; M.是一切無縛無解。

這或是表示深法相,或是菩薩的深觀:「下本般若」的空與無所有 等,是重在顯示真實的。

# 2、表示虚妄不實

但(空)無所有以下,如P.的「空無所有,虚鈍不實」,是各種譯 本所同的14,這是表示虚妄不實了。如《小品般若經》說:「字,無決定,

(2) 《大般若波羅蜜多經》 〈第四分〉卷550:

佛告善現:如是!如是!如汝所說。然諸菩薩行深般若波羅蜜多,亦說諸 行分別所作,空無所有,虚妄不實。所以者何?是諸菩薩善學內空乃至無 性自性空已,觀察諸行無不皆是分別所作,空無所有,虛妄不實。是菩薩 摩訶薩如如觀察諸行皆是分別所作,空無所有,虛妄不實,如是如是便能 不離其深般若波羅蜜多。(大正7,830a18-25)

- (3) 《大般若波羅蜜多經》 〈第五分〉卷562: 「佛告善現:是諸菩薩行深般 若波羅蜜多,亦常觀察所作善事空無所有,虛妄不實。如如觀察所作善事 空無所有,虚妄不實,如是如是便能不離甚深般若波羅蜜多。」(大正 7,904a5-9)
- (4) 《佛說佛母出生三法藏般若波羅蜜多經》卷17:「佛言須菩提:諸菩薩摩

<sup>12</sup> 參見《空之探究》第一章第五節〈無所有〉p.29-p.34。

<sup>13</sup> 參見《空之探究》第一章第九節〈三三昧・三觸・三法印〉p.61-p.62。

<sup>14(1)《</sup>小品般若波羅蜜經》卷7:「須菩提!菩薩行般若波羅蜜時,亦能觀察 是作起功德空無所有,虛誑不實,無堅牢相。若菩薩隨所能觀,則不離深 般若波羅蜜。」(大正8,566c7-10)

無住處,所以者何?是字無所有故」15。所說的無所有,也是但名 無實的意思。

#### 3、歸結

空與無所有,是顯示如實相的,也用來表示虛妄性,所以說有雙關 的意義。

其實,如盡,無生,無滅,寂滅,遠離,清淨,這些涅槃的同義異 名,還不是都有「遮」妄的意義!

# 四、「虚妄不實」教說的增廣(p.178)

《般若經》本重於深法相的直觀16,而在「空」的發展中,說諸行或 一切法虚妄不實的教說,也越來越多。

(一)如《小品般若經》說:菩薩行深般若波羅蜜,信解一切法無生,一 切法空,一切法寂滅,而沒有能得無生法忍,入不退轉地的,也爲 諸佛所讚歎17。這是無生、空、寂滅的深觀。

訶薩行般若波羅蜜多時,而自了知諸起作法是相分別,虚妄不實,空無所 有,於是法中無所分別。須菩提!菩薩摩訶薩了一切法求不可得。隨其菩 薩了一切法求不可得故,即不離般若波羅蜜多。」(大正8,645a16-21)

- (5) (消行船若波羅密經) 符6:「佛玄:菩薩所識,若求深般若波羅蜜,樂 於空,樂無所有,樂盡,樂無常;念是為不離般若波羅蜜。」〔大正 8,456c2-4)
- (6)《摩訶般若波羅蜜鈔經》祭4:「佛語須菩提:菩薩摩訶薩於福生死、於 功德生死所行般若波羅蜜,樂於空,樂於無所有,樂於盡,樂於無所得; 念是時,為不離般若波羅蜜。」(大正8,529b2-5)
- 15 《小品般若波羅蜜經》卷1:「世尊!又菩薩字,無決定,無住處,所以者何? 是字無所有故;無所有亦無定、無處。若菩薩聞是事不驚、不怖、不沒、不 退,當知是菩薩畢竟住不退轉地,住無所住。」(大正8,537b29-c4)
- 16 參見印順法師著《空之探究》第三章第三節〈大乘〈般若〉與〈阿含經〉〉, p.147-p.150 ·
- 17《小品般若波羅密經》祭9:「復次,須菩提!有菩薩行般若波羅蜜,信解一切 法無生,而未得無生法忍;信解一切法空,而於阿毘跋致地中未得自在;能行 一切法寂滅相,而未入阿毘跋致地。須菩提!菩薩如是行者,諸佛說法時亦皆 稱揚讚歎。」(大正8,576c26-577a1)

而《摩訶般若經》作:信解一切法無生,一切法空,一切法虚誑、 不實、無所有、不堅固。18

《大般若經》〈第二分〉作:信解無生、深般若、畢竟空性、寂靜 性、遠離性、虚妄性、空性、無所有性、不自在性、不堅實性。19

(二)又如《摩訶般若經》說:行深般若的,應觀寂滅、空、虛誑、不堅 實;20

《大般若經》〈第二分〉就說:應觀彫落、破壞、離散、不自在、不 堅實性、虛僞了。21

(三) 又如《摩訶般若經》說:「諸波羅蜜性無所能作,自性空,虛誑,

- 19 (大般若波羅蜜多經) 〈第二分〉卷457:「復次,善現!有菩薩摩訶薩行深般 若波羅審多,於一切法無生性中,雖深信解,而未證得無生法忍;於深般若波 羅蜜多,雖深信解,而亦未得無生法忍;於一切法畢竟空性,雖深信解,而亦 未得無生法忍;於一切法皆寂靜性,雖深信解,而亦未得無生法忍;於一切法 皆遠離性,雖深信解,而亦未得無生法忍;於一切法皆慮妄性,雖深信解,而 亦未得無生法忍;於一切法皆是空性,雖深信解,而亦未得無生法忍;於一切 法無所有性,雖深信解,而亦未得無生法忍,於一切法不自在性,雖深信解, 而亦未得無生法忍;於一切法不堅實性,雖深信解,而亦未得無生法忍。善 現!如是等菩薩摩訶薩,亦為如來應正等覺說正法時,在大眾前自然歡喜稱 揚、讚歎名字種姓及諸功徳。」(大正7,309a14-29)
- <sup>20</sup>《摩訶般若波羅蜜經》卷21:「須菩提白佛言:『世尊!菩薩摩訶薩云何行般 若波羅蜜?云何生般若波羅蜜?云何修般若波羅蜜?』佛言:『色寂滅故,色 空故,色虚誑故,色不堅實故,應行般若波羅蜜;受、想、行、識亦如 是』。」(大正8,373a10-14)
- 21《大般若波羅蜜多經》〈第二分〉卷461:「爾時具壽善現白佛言:『世尊!諸 菩薩摩訶薩云何行深般若波羅蜜多?云何引深般若波羅蜜多?云何修深般若波 羅蜜多?』佛告善現:『諸菩薩摩訶薩應觀色乃至識彫落故、破壞故、離散 故、不自在故、不堅實故、性虛偽故,行深般若波羅蜜多』。」〔大正 7,332a9-14)

<sup>18 《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷19:「復次,須菩提!有菩薩行般若波羅蜜,信解一 切法無生,未得無生忍法;信解一切法空,未得無生忍法;信解一切法虛誑不 實、無所有、不堅固,未得無生忍法。須菩提!如是等諸菩薩摩訶薩,諸佛說 法時數喜自讚歎稱揚名姓。」(大正8,361b11-16)

如野馬」。22

《放光般若經》也說:「自空,無所能作,無所能為,如熱時之 焰,。23

《大般若經》〈第二分〉就這樣說:「一切法自性皆鈍,無所能為, 無有主宰,虛妄、不實,空,無所有,不自在相,譬如陽焰、光 影、水月、幻事、夢等 | 24。

#### (四)小結

虚誑不實這一類術語的更多應用,意味著般若法門,不只是深法相 的體悟,而要觀破世俗的虛妄,從而脫落名相以契入如實相。

<sup>22 (</sup>糜訶般若波羅蜜經)祭21:「譬如轉輪聖王四種兵,輪寶在前導;般若波羅 蜜亦如是,導五波羅蜜到薩婆若住。般若波羅蜜亦不分別:檀那波羅蜜隨從 我,尸羅波羅蜜、羼提波羅蜜、毘梨耶波羅蜜、禪那波羅蜜不隨我。檀那波羅 蜜亦不分別:我隨從般若波羅蜜,尸羅波羅蜜、羼提波羅蜜、毘梨耶波羅蜜、 禪那波羅蜜不隨從。尸羅波羅蜜、羼提波羅蜜、毘梨耶波羅蜜、禪那波羅蜜亦 如是。何以故?諸波墨蜜性無所能作,自性空,虚誑,如野馬。」(大正 8,369a21-b2)

<sup>23 《</sup>放光般若波羅蜜經》卷16:「譬如轉輪聖王所有七寶,三寶常導在前:一 者、金輪,二者、主兵臣,三者、主藏臣;般若波羅蜜常導五波羅蜜至薩云若 住。般若波羅密亦不念言:五波羅密常隨從我。檀波羅密、尸波羅蜜、屬波羅 蜜、惟遠波羅蜜、禪波羅蜜亦不作念:我當隨從般若波羅蜜。何以故?自空, 無所能作,無所能為,如熱時之焰。」(大正8,109b19-25)

<sup>24 《</sup>大般若波羅密多經》 〈第二分〉祭460:「善現!當知!如轉輪王欲有所至, 四軍、七寶前後導從。爾時輪寶雖最居先,而不分別前後之相。如是前五波羅 蜜多與諸善法欲趣無上正等菩提,必以般若波羅蜜多為其前導。然此般若波羅 蜜多不作是念:我於前五波羅蜜多最為前導,彼隨從我。布施等五波羅蜜多不 作是念:甚深般若波羅蜜多居我等先,我隨從彼。所以者何?如是六種波羅蜜 多及一切法自性皆鈍,無所能為,無有主宰,虛妄、不實,空,無所有,不自 在相, 嬖如陽焰、光影、水月、幻事、夢等, 其中都無分別作用真實自體。 (大正7,323a6-17)

# 第三章《般若經》——甚深之一切法空 第七節 自性空與無自性空 (p.180~p.188)

釋厚觀 (2005.5.18)

一、概說〈般若經〉「自性空」與「無自性空」意義不同(p.180)

《般若經》常說自性空。一切法無自性,無自性故空:經論師的大力宏揚,學者們似乎覺得《般若經》所說的自性空,就是一切法無自性空了。

當然,《般若經》說一切法虛妄無實,但有名字,是可以說是無自性的。如《經》說:「我名字,……無自性」<sup>1</sup>;「但有假名,都無自性」<sup>2</sup>。但《般若經》所說的自性空,與無自性空,意義上是有些不同的。

- 二、〈大智度論〉所談的二類自性:世俗自性、勝義自性(p.180-p.181)
- (一)《大智度論》卷46(大正25,396b7-9)說: 「自性有二種:一者,如世間法(中)地堅性等;二者,聖人 (所)知如、法性[界]、實際」。
  - 1、自性的第一類:是世間法中所說的,地堅性,水濕性等。地以堅爲 自性,水以濕爲自性等,世俗法中是可以這樣說 的。如求堅等自性的實體,那是不可得的,也就是 沒有自性——無自性了。
  - 2、自性的第二類:是聖人所證的真如,或名法界、實際等。這是本來 如此,可以名之爲自性的。

<sup>1 (</sup>摩訶般若波羅蜜經)卷7:「舍利弗!我說如我名字,我亦畢竟不生。如舍利弗所言,如我,諸法亦如是無自性。舍利弗!諸法和合生故無自性。」(大正8,269a22-24)

<sup>2 《</sup>大般若波羅蜜多經》〈第二分〉卷420:「世尊!諸菩薩摩訶薩,諸菩薩摩訶薩者,但有假名,都無自性。如說我等,畢竟不生,但有假名,都無自性。諸法亦爾,畢竟不生,但有假名,都無自性。」(大正7,112a13-16)

### (二) 《大智度論》卷67所說:

「色性者, .....所謂地堅性等。復次、色實性, 名法性」3, 也就是 這二類自性的分別。這二類自性:

一是世俗自性:世間眾生以爲自性有的,如地堅性等,不符緣起的 深義,所以要破斥而論證爲沒有自性的。

二是勝義自性:聖人所證見的真如、法界等,是聖人如實通達的, 可以說是有的。 所以《大智度論》說: 「如、法性〔界〕、實際,世界故無,第一義故 有」4;第一義就是勝義。

# 三、〈下本般若〉所說的「自性」與「無自性」(p.181-p.183)

第一義中有的自性,〈下本般若〉是一再說到的。

(一)《小品般若波羅蜜經》卷3(大正8,551b10-12)說:

「色無縛無解,何以故?色真性是色。受、想、行、讖無縛無解, 何以故? (……) 識真性是識」。

「色真性是色」,《道行般若》5與《摩訶般若鈔經》6, 譯爲:

<sup>3《</sup>大智度論》卷67:「若菩薩摩訶薩,了了知般若波羅蜜相,不分別一切法,所 謂不分別色,四大若四大造色;不分別色相者,不分別色是可見,聲是可聞; 是色若好若醜,若短若長,若常若無常,若苦若樂等;不分別色性者,不見色 常法,所謂地堅性等。復次、色實性,名法性,畢竟空故;是菩薩不分別法 性,法性不壞相故。乃至一切種智亦如是。」(大正25,528b16-24)

<sup>4 《</sup>大智度論》 祭1:「有四種悉權:一者、世界悉權;二者、各各為人悉權;三 者、對治悉禮;四者、第一義悉禮……。云何名世界悉禮?有法從因緣和合故 有,無別性。譬如車,轅、輻、軸、輔等和合故有,無別車也。人亦如是,五 眾和合故有,無別人也。……人等,世界故有,第一義故無。如如、法性、實 際,世界故無,第一義故有。人等亦如是,第一義故無,世界故有。所以者 何?五眾因緣有故有人。譬如乳,色、香、味、觸因緣有故有;若乳實無,乳 因緣亦應無。今乳因緣實有故,乳亦應有;非如一人第二頭、第三手,無因緣 而有假名。如是等相,名為世界悉權相。」(大正25,59b18-60a3)

<sup>5</sup> 後漢支婁迦讖譯的〈道行般若經〉袋3:「佛語須菩提:色無著無縛無脫,何以 故?色之自然故為色。痛痒、思想、生死、識無著無縛無脫,何以故?識之自 然故為識。」(大正8,441c25-27)

<sup>6</sup> 傳說爲前秦曇摩蜱共竺佛念譯,其實是西晉竺法護譯的〈摩訶般若鈔經〉卷

「色之自然故為色」,「自然」是「自性」的古譯。

賴宋所譯的《佛母出生三法藏般若波羅密多經》,也作「色自性 是色 7。

一般所知的,是色等五蘊的虛妄相,所以說繫縛,說解脫。 色等法的勝義(真)自性,是色等真相,這是沒有繫縛與解脫可說的。

與之相當的〈中本般若〉,如《放光般若經》說:

五陰不縛不解,何以故?色、色自有性, ……識、識自有性。 六波羅蜜亦不縛亦不解,何以故?六波羅蜜所有無所有故8。

五陰「自有性」, 還是〈下本般若〉的自性說, 而〈中本〉增廣的 六波羅蜜等,卻改作「所有無所有」了。

秦譯的〈摩訶般若波羅蜜經〉等,五陰、六度等,一律改爲「無所 有性19。

須菩提復白佛言:世尊!云何深般若波羅蜜難了難知? 佛報言:須菩提,五陰不縛不解。何以故?色、色自有性,痛、痛自有性, 想、想自有性,行、行自有性,誠、識自有性。六波羅蜜亦不縛亦不解,何以 故?六波羅蜜所有無所有故。(大正8,63c19-24)

須菩提白佛言:「世尊!是般若波羅蜜,云何甚深、難信、難解?」

「須菩提!色不縛不解,何以故?無所有性是色。受、想、行、讖不縛不解, 何以故?無所有性是受、想、行、識。權波羅密不縛不解,何以故?無所有性 是檀波羅蜜。尸羅波羅蜜不縛不解,何以故?無所有性是尸羅波羅蜜。羼提波 羅蜜不縛不解,何以故?無所有性是羼提波羅蜜。毗梨耶波羅蜜不縛不解,何 以故?無所有性是毗梨耶波羅蜜。禪波羅蜜不縛不解,何以故?無所有性是禪 波羅蜜。般若波羅蜜不縛不解,何以故?無所有性是般若波羅蜜。」(大正8,305046)

<sup>3:「</sup>佛語須菩提:色無著無鱒無解,何以故?色之自然為色。痛痒、思想、生 死、纖無著無縛無脫,何以故?識之自然為識。」(大正8,523b18-20)

<sup>7</sup> 趙宋施護譯的 (佛設佛母出牛三法藏船若波羅蜜多郷) 卷8:「佛言:須荽提! 色、受、想、行、誠無縛無解,何以故?色自性是色故無縛無解,受、想、 行、識自性是識故無縛無解。」(大正8,616a14-16)

<sup>8 (</sup>放光般若經) 卷9:

<sup>9 〈</sup>摩訶般若波羅蜜經〉卷11:

玄奘所譯的《大般若經》作「以無性為自性」10,或「無所有性為 色等自性故 110。

依各本的比較,可知〈下本般若〉是「自性」,〈中本般若〉漸演 化爲「無所有(之)性」,再演化爲「無性為自性」,「無所有性 為自性」。意義相同,但這是無性的自性,與〈下本〉的但說「自 性」不同了。

(二) 《道行般若經》卷3(大正8,441a13-15)說:

「人無所生;般若波羅蜜與人俱皆自然;人恍惚故;般若波羅蜜 (與人)俱不可計;人亦不壞,般若波羅蜜亦如是」。

《摩訶般若鈔經》12也如此說。

這二本古譯,說人 [ 聚生 ] 與般若波羅蜜,都是無所生 [ 無生 ] , 自然,恍惚[遠離],不可計[不可思議],不(滅)壞。所說的

- 11(1)《大般若波羅蜜多經》〈第三分〉卷506:「具壽善現,復白佛言:如是 般若波羅蜜多,云何甚深難信難解? 佛告善現:色乃至識非縛非脫,何 以故?以色乃至讖,無所有性為色等自性故。」(大正7,581a24-27)
  - (2) 《大般若波羅蜜多經》 〈第二分〉卷435:「具壽善現復白佛言:如是般 若波羅審多云何甚深難信難解?佛言: 善現! 色無轉無解。何以故?以 色無所有性,為色自性故。受想行識無縛無解。何以故?以受想行識無 所有性,為受想行識自性故。」(大正7,189c14-18)
  - (3) 《大般若波羅密多繆》 〈初分〉祭182:「具壽善現復白佛言:如是般若 波羅蜜多云何甚深難信難解?佛言:善現!色無縛無解。何以故?以色 無所有性,為色自性故。受想行藏無縛無解。何以故?以受想行識無所 有性,為受想行識自性故。」(大正5,979a23-27)
- 12 《摩訶般若鈔經》卷3:「人無所生;般若波羅蜜與人俱皆自然;人恍忽故;般 若波羅蜜俱不可計;人亦不壞,般若波羅蜜亦如是。」(大正8,522c9-12)

<sup>10 《</sup>大船若波羅密多繆》〈第五分〉祭559:「具妻姜現復白佛言:如是般若波羅 蜜多云何甚深極難信解? 佛告善現:色非縛非脫。何以故?色以無性為自性 故,受想行識非縛非脫。何以故?受想行識,皆以無性為自性故。復次,善 現!色前、後、中際非縛非脫。何以故?色前、後、中際皆以無性為自性故。 受想行識前、後、中際非縛非脫。何以故?受想行識前、後、中際皆以無性為 自性故。」(大正7,885a25-b2)

另參見(大般若波羅蜜多經)(〈第四分〉)卷545(大正7,801c19-802a2) ·

自然——性,《小品般若》等就譯作「無性」<sup>13</sup>;《大般若經》竟 改作「無自性」了<sup>14</sup>。

(三) 《大明度經》卷1(大正8,482a21-23)說:

「眾生自然,念亦自然。……眾生恢靡,念(亦)恢靡。……眾生 之不正覺,而念(亦)不正覺」。

自然,恢廓,不正覺——三者,《摩訶般若鈔經》<sup>15</sup>作:自然,恍惚〔遠離〕,難了知。

<sup>13 (1) 《</sup>小品般若波羅蜜經》卷3:「世尊!菩薩如是亦分別,則不行般若波羅蜜。何以故?般若波羅蜜無如是相,我當度若干眾生,即是菩薩計有所得,所以者何?眾生不生故,般若波羅蜜不生。眾生無性故,般若波羅蜜無性。眾生離相故,般若波羅蜜離相。眾生不滅故,般若波羅蜜不滅。眾生不可思議故,般若波羅蜜不可思議。眾生不可知故,般若波羅蜜不可知。眾生力集故,如來力亦集。」(大正8,550b18-26)

<sup>(2) 《</sup>佛說佛母出生三法藏般若波羅蜜多經》卷7:「若菩薩於一切法,有所分別,而作是念:我得具足一切智果,我為眾生說諸法門,能度若干眾生令至涅槃。而彼菩薩作是念者,即不名行般若波羅蜜多。所以者何?般若波羅蜜多無如是相,不見眾生有所度者有所得者,以眾生無性故,般若波羅蜜多亦無性。眾生離相故,般若波羅蜜多亦離相。眾生不生故,般若波羅蜜多亦不生。眾生不滅故,般若波羅蜜多亦不滅。眾生不思議故,般若波羅蜜多亦不思議。眾生無覺了故,般若波羅蜜多亦無覺了。眾生如實知勝義故,般若波羅蜜多亦如實知勝義。眾生力集故,如來力亦集。世尊!我以如是因緣,謂大波羅蜜多是般若波羅蜜多。」(大正8,614b18-c2)

<sup>14 (1) 《</sup>大般若波羅蜜多經》〈第五分〉卷559:「世尊!有情無生故,當知般若波羅蜜多亦無生。有情無自性故、遠離故、不可思議故、無滅壞故、無覺知故,當知般若波羅蜜多亦無自性,廣說乃至亦無覺知。」(大正7,884a18-21)

<sup>(2) (</sup>大般若波羅蜜多經) 〈第四分〉卷544:「有情無生故,當知般若波羅 蜜多亦無生。有情無自性故,當知般若波羅蜜多亦無自性。」(大正 7,799c19-21)

<sup>15 《</sup>摩訶般若鈔經》卷1:「人之自然當念知,人之恍忽當念知恍忽;人身難了知當念知之。舍利弗,菩薩摩訶薩,法當作是守當作是行。」(大正8,511c11-13)

自然——自性,《道行般若經》作「空」性 16; 而《小品般若經》 等,就譯作「無性17」。

《大般若經》「第四分」18、「第五分」19,譯爲「無自性」。 與之相當的〈中本般若〉各本,都作「無」,「無自然」,「無 自性,20。

〈下本般若〉的自然——自性,與無生、遠離、不可思議爲同類,實 在是勝義自性,法性與涅槃的異名,稱之爲「無所有性」,「無性 為自性」,雖多一轉折(近於「正」經「反」而到「合」)是可以 的;如改爲「無自性」,似乎是不適當的!

<sup>16《</sup>道行般若經》卷1:「人身當諦念,當作是了知,人身若干種空,其念亦若干 種空當了。知是人身難了知,所念難了知,舍利弗菩薩當作是學當作是行。」 (大正8,429a7-9)

<sup>17(1)《</sup>小品般若波羅蜜經》卷1:「眾生無性故,當知念亦無性。眾生離故, 念亦離。眾生不可得故,念亦不可得。舍利弗!我欲令菩薩,以是念行般 若波羅蜜。」(大正8,540a3-6)

<sup>(2) 《</sup>佛說佛母出生三法藏般若波羅密多綱》符2:「眾生無性故,當知念亦 無性。眾生離故,當知念亦離。眾生無心故,當知念亦無心。眾生無覺了 故,當知念亦無覺了。眾生知如實義故,念亦知如實義。舍利子,我欲令 諸菩薩摩訶薩,如是行般若波羅蜜多。」(大正8,592a11-15)

<sup>18 (</sup>大般若波羅蜜多經) 〈第四分〉卷539:「舍利子!有情無自性故,當知如是 住及作意亦無自性。有情無所有故,當知如是住及作意亦無所有。」(大正 7 · 769b9-11)

<sup>19《</sup>大般若波羅蜜多經》〈第五分〉卷556:「舍利子,一切有情無自性故,當知 如是住及作意亦無自性。」(大正7,870a19-21)

<sup>20 (1) 《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷7:「眾生無故念亦無,眾生性無故念亦性無, 眾生法無故念亦法無,眾生離故念亦離,眾生空故念亦空,眾生不可知故 念亦不可知。」(大正8,273a4-7)

<sup>(2) 《</sup>光讚經》 符9:「吾今讚歎賢者所說為真為諦,人無所有,其所念者亦 無所有。人無自然,其所念者亦無自然。人為空,為念亦空。為人恍忽, 念亦恍忽。人身空無,念亦空無。人無所覺,念亦無覺。」〔大正 8 · 210a9-13)

<sup>(3) 《</sup>放光般若經》卷5:「如眾生無所有,念亦無所有,有無亦無所有。如 思生寂,念亦復寂。如思生空,念亦復空。如思生無所覺,念亦無所 覺。」(大正8,37c17-20)

<sup>(4) 《</sup>大般若波羅蜜多經》 (第二分) 卷424: 「舍利子,有情非有故,當知

# 四、〈中本般若〉所說的「自性」與「無自性」(p.183)

- (一)〈中本般若〉也說到自性,如:
  - 1、《摩訶般若波羅蜜經》卷10(大正8,292b24-27)說:

「云何名無為諸法相?若法無生無滅,無住無異,無垢無淨,無增 無滅諸法自性。云何名諸法自性?諸法無所有性,是諸法自性,是 名無為諸法相」。<sup>21</sup>

諸法自性,唐譯本作:「謂一切法無性自性」22,意義相同。

2、又《摩訶般若經》說:「諸法實性,無生無滅,無垢無淨故」23。

如是住及作意亦非有。有情無實故,當知如是住及作意亦無實。有情無性故,當知如是住及作意亦無性。有情空故,當知如是住及作意亦空。有情 遠離故,當知如是住及作意亦遠離。有情寂靜故,當知如是住及作意亦寂 靜。有情無覺知故,當知如是住及作意亦無覺知。」(大正7,131c4-10)

- (5) 《大般若波羅蜜多經》〈第三分〉卷498:「有情乃至見者非有故,當知如是住及作意亦非有。有情乃至見者無實故,當知如是住及作意亦無實。有情乃至見者無性故,當知如是住及作意亦無性。有情乃至見者空故,當知如是住及作意亦空。有情乃至見者遠離故,當知如是住及作意亦遠離。有情乃至見者寂靜故,當知如是住及作意亦寂靜。有情乃至見者無覺知故,當知如是住及作意亦無覺知。」(大正7,535c22-536a2)
- 21 (大智度論) 卷59 (大正25,480c4-15):

問曰:何因緣故說是有為法、無為法相?

答曰:帝釋讚歎般若波羅蜜,攝一切法,此中欲說因緣。有為法相,所謂十八空、三十七品乃至十八不共法;略說善不善等,乃至世間出世間,是名有為法相。何以故?是作相,先無今有,已有遷無故。與上相違,即是無為法相。是二法相,皆般若波羅蜜中攝。有為善法是行處,無為法是依止處;餘無記、不善法,以捨離故不說。此是新發意菩薩所學。若得般若波羅蜜方便力,應無生忍,則不愛行法,不憎捨法,不離有為法而有無為法,是故不依止涅槃。

- 22 (大般若波羅蜜多經)〈第二分〉卷430:「此中何謂無為法性?謂一切法無生無滅,無住無異,無染無淨,無增無滅,無相無為,諸法自性。云何名為諸法自性?謂一切法無性自性,如是說名無為法性。」(大正7,164c3-6)
- 23 (摩訶般若波羅蜜經)卷1:「舍利弗!但有名字故,謂為菩提,但有名字故,謂為菩薩,但有名字故,謂為空。所以者何?諸法實性,無生無滅,無垢無淨故。」(大正8,221c3-5)

參見印順法師著《空之探究》p.187,注17:羅什譯作「實性」,前引《小品經》作「真性」,都表示勝義自性,免得與世俗自性的混同。

實性,唐譯本也作「自性」24。

「無性」與「無負性」說,是〈中本般若〉的一致傾向,而唐譯本增 入了更多的「無自性」,更多的「無性為性」,「以無性而為自性」。

#### (二) 印順法師之評論

我以爲:般若法門本是直觀深法性的,空(性)是涅槃的異名,所 以自性也約勝義自性說。然般若法門的開展,不但爲久行說,爲鄰 近不退者說,也爲初學說;不但爲利根說,也爲鈍根說。

這一甚深法,在分別、思惟、觀察,非勘破現前事相的虛妄不實, 從虛妄不實去求突破不可。這所以多說一切法「無性」,一切法「無 自性」了。以無自性為自性,與空的空虚性及涅槃的雙層意義 25 ,是 非常契合的。

# 五、「本性空」與「自性空」(p.183-p.184)

#### (一) 聖智所證知的「本件空」

《般若經》廣說種種空,而定義都是:「非常非壞,何以故,本性麗 故」26。經說十四空,十六空,十八空,二十空,依種種法義來顯示 空,而一切都是約本性空(prakṛti-śūnyatā)說的。本性空是聖智證 知的,所以《摩訶般若波羅蜜經》卷25(大正8,402c4-9)說:

<sup>24《</sup>大般若波羅密多經》〈第二分〉祭402:「会利子!此但有名謂為菩提,此但 有名謂為薩埵,此但有名謂為菩薩,此但有名謂之為空,此但有名謂之為色受 想行識。如是自性無生無滅,無染無淨,菩薩摩訶薩如是修行般若波羅蜜多, 不見生,不見滅,不見染,不見淨。何以故?但假立客名,分別於法而起分 別;假立客名,隨起言說,如如言說,如是如是生起執著。菩薩摩訶薩修行般 若波羅蜜多時,於如是等,一切不見,由不見故,不生執著。」〔大正 7, 11c7-6)

<sup>25</sup> 參見印順法師著《空之探究》第三章第六節〈空之雙關意義〉p.178。

<sup>26 (</sup>大般若波羅蜜多經) 〈第二分〉卷413:「復次,善現!菩薩摩訶薩大乘相 者,謂內空、外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟 空、無際空、散無散空、本性空、自共相空、一切法空、不可得空、無性空、 自性空、無性自性空。

云何內空?內謂內法,即是眼耳鼻舌身意。當知此中眼由眼空,非常非壞,乃 至意由意空,非常非壞,何以故,本性爾故。善現!是為內空。……

「須菩提!若內空性不空,外空乃至無法有法空性不空者,則壞空性。 是(本)性空不常不斷,何以故?是(本)性空無住處,亦無所從 來,亦無所從去。須菩提!是名法住相。是中無法,無聚無散,無 增無滅,無生無滅,無垢無淨,是為諸法相」。

「是爲諸法相」,唐譯本作:「是一切法本所住性」27。

本性(prakṛti),在說一切有部中,與自性(svabhāva)同一內容,如 《大毘婆沙論》說:「如說自性,我,物,自體,相,分,本性,亦爾」<sup>28</sup>。

## (二)「自性空」之意義

#### A、勝義自性空

《般若經》中處處說本性空,也處處說自性空(svabhāvaśūnyatā),意義也大致相同。自性空,本是勝義自性空,如說:「 自性空故,自性離故,自性無生故」<sup>29</sup>。這是以空、離來表示自性; 自性空並非沒有自性。

云何本性空?本性謂若有為法性、若無為法性,如是一切,皆非聲聞、獨覺、菩薩、如來所作,亦非餘所作,故名本性。當知此中本性由本性空,非常非壞,何以故,本性爾故。善現!是為本性空。 ……

云何無性自性空?無性自性謂諸法無能和合者性,有所和合自性。當知此中無性自性由無性自性空,非常非壞,何以故,本性爾故。善現!是為無性自性空。」(大正7,73a15-c21)

<sup>27 (</sup>大般若波羅蜜多經)〈第二分〉卷473:「復次,善現!若內空性本性不空,若外空、內外空、空空、大空、勝義空、有為空、無為空、畢竟空、無際空、散無散空、本性空、自共相空、一切法空、不可得空、無性空、自性空、無性自性空性亦本性不空者,則諸菩薩摩訶薩行深般若波羅蜜多時,不應為諸有情說一切法皆本性空,若作是說,壞本性空。然本性空理不可壞,非常非斷。所以者何?本性空理無方無處,無所從來,亦無所去。如是空理,亦名法住,此中無法,無聚無散,無減無增,無生無滅,無淨無不淨,是一切法本所住性。諸菩薩摩訶薩安住其中,求趣無上正等菩提,不見有法有所求趣,不見有法無所求趣,以一切法都無所住,故名法住。」(大正7,398a13-26)

<sup>28 《</sup>阿毘達磨大毘婆沙論》卷6 (大正27, 29c23)。

<sup>29 (1) 《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷2:「舍利弗!有菩薩摩訶薩,行般若波羅蜜時,修神通波羅蜜,以是神通波羅蜜,受種種如意事:能動大地;變一身為無數身,無數身還為一身;隱顯自在,山壁樹木,皆過無礙,如行空中;履水如地,浚虚如為,出沒地中,如出入水;身出煙鎖,如大火聚;

#### B、世俗自性空(無世俗自性)(p.184)

1、由於「假名無實」,「虚妄無實」,與空的空虛義相關聯,而自 性空有了無世俗自性的意義,如《摩訶般若波羅蜜經》卷24(大 正8,398b25-27) 說:

「是名,但有空名,虚妄憶想分別中生。……此事本末皆無,自性空故」。

2、「自性空故」,唐譯本作「自性皆空」30,更顯出都無世俗自性 的意味。如說:

「但有假名,都無自性。……以色處等與名,俱自性空故」31。

身中出水,如雪山水流;日月天德,威力雜當,而能摩捫;乃至梵天,身 得自在。亦不著是如意神通,神通事及己身,皆不可得;自性空故,自性 離故,自性無生故。不作是念:我得如意神通,除為薩婆若心。 如是,舍利弗!菩薩摩訶薩行般若波羅蜜時,得如意神通智證。是菩薩以 天耳淨,過於人耳,聞二種聲:天聲、人聲。亦不著是天耳神通,天耳與 聲及己身,皆不可得;自性空故,自性離故,自性無生故。不作是念:我 有是天耳,除為薩婆若心。」(大正8,228b1-17)

- (2) 《光讚經》答2:「儒告会利弗:或有開士大士,修於神通至度無極,無 央數神通因緣之事。……其神足亦無所得亦無憍逸,起亦無所想亦無念 者。興自然空,自然空者則為寂寞,其自然者亦無所起。又如斯者,不發 神足及神足行。唯以專思諸通慧事,是開士智度無極神足證慧神足所由。 佛告舍利弗:其開士大士,淨於天耳越天人耳。得聞一一音諸天人聲,亦 不想念天耳之種。不作是念我聞其聲,亦無所得。自然之空,自然寂寞, 其自然者,則無所起,亦無所得,亦無所念。亦不自念我得天耳,唯以志 於諸通事。開士大士,是為行智慧度無極天耳證慧神通之行。」(大正 8 · 159b23-c14)
- 30 《大般若波羅蜜多經》 〈第二分〉卷471:

諸菩薩摩訶薩,行深般若波羅蜜多,悲願熏心方便善巧,教令遠離作如是言: 「名」是分別妄想所起,亦是眾緣和合假立,汝等於中不應執著,「名」無實 事,自性皆空,誰有智者執著空法?如是善現!諸菩薩摩訶薩,行深般若波羅 蜜多,方便善巧,為諸有情說遺「名法」。(大正7,386a11-17)

31 (大般若波羅蜜多經) 〈第二分〉卷422:

復次,会利子!尊者所問「何緣故說諸菩薩摩訶薩,諸菩薩摩訶薩但有假名, 都無自性」者,会利子!以諸菩薩摩訶薩名唯客攝故。

時舍利子問善現言:何緣故說以諸菩薩摩訶薩名唯客所攝?

善現對曰:舍利子!如色名,唯客所攝,受想行識名亦唯客所攝。所以者何?

# 六、「勝義自性空」漸演化爲「世俗的無自性空」(p.184-p.186)

「勝義的自性空」,漸演化爲「世俗的無自性空」,還可以從空的 類集中得到證明。

- (一)〈中本般若〉十六空中,不包含「自性空」 〈中本般若〉立十六空,是在十四空以下,增列「無性空」( abhāva-śūnyatā)與「無性自性空」(abhāva-svabhāva-śūnyatā),土 六空是沒有「自性空」的。
- (二)十六空或十八空之後再立的「四空」中,提到「自性由自性空」( 勝義自性空)

然〈中本般若〉,無論爲十六空,或十八空(〈上本〉立二十空), 在說十六或十八空後,都更說四種空:

「復次,須菩提!法[有性]法相空,無法[無性]無法相空, 自法[自性]自法相空,他法[他性]他法相空。」<sup>32</sup>

自法自法相空,就是「自性由自性空」。所說的自性空,是:「是 (自性)空,非知作,非見作」<sup>33</sup>。非知所作,非見所作,也非餘 人所作的自性空,正是本來如此的勝義自性空。

(三)成立「十八空」時,增列了「自性空」(世俗自性空)一直到成立十八空(與《大般若經》(第二分)相當),才在無性空

色非名,名非色;受想識非名,名非受想行識。色等中無名,名中無色等,非合非散,但假施設。何以故?以色等與名,俱自性空故,自性空中,若色等若名,俱無所有不可得故。舍利子!菩薩摩訶薩名亦復如是,唯客所攝,由斯故說諸菩薩摩訶薩但有假名,都無自性。(大正7,119c2-11)

32 〈摩訶般若波羅蜜經〉卷5:

復次,須菩提!法法相空,無法無法相空,自法自法相空,他法他法相空。 何等名法法相空?法名五眾,五眾空,是名法法相空。

何等名無法無法相空?無法名無為法,是名無法無法相空。

何等名自法自法相空?諸法自法空。是空,非知作,非見作,是名自法自法相空。何等名他法他法相空?若佛出,若佛未出,法住、法相、法位、法性、如、實際,過此諸法空,是名他法他法相空,是名菩薩摩訶薩摩訶衍。(大正8,250c28-251a8)

<sup>33</sup> 同上, 《摩訶般若波羅蜜經》卷5(大正8,250c28-251a8)。

與無性自性空間,增列自性空。34 這三種空,如《摩訶般若波羅蜜經》 卷5 (大正8,250c21-27) 說:

「何等為無法〔無性〕空?若法無,是(無法)亦空,非常非滅故。」

「何等為有法「自性」空?有法名諸法和合中有自性相,是有法空, 非常非滅故。」

「何等為無法有法〔無性自性〕空?諸法中無法,諸法和合中有自 性相,是無法有法空,非常非滅故。135

無法有法空,依經文說,是無法〔無性〕與有法〔自性〕的合觀爲空。 所以《大智度論》以爲:與內空、外空、內外空——初三空一樣:「十 八空中,初三空破一切法,後三空亦破一切法,36。

又如《光讚般若經》說:「一切諸法皆無所有,悉為自然〔自

<sup>34</sup> 參見印順法師著《空之探究》第三章第四節〈空之發展與類集〉p.161p.162「十四空、十六空、十八空、二十空對照表」。

<sup>35《</sup>大智度論》袋31:「無法空、有法空、無法有法空者,無法空者,有人言: 無法,名法已滅,是滅無故,名無法空。有法空者,諸法因緣和合生,故有 法,有法無故,名有法空。無法有法空者,取無法有法相不可得,是為無法有 法空。復次,觀無法有法空,故名無法有法空。復次,行者觀諸法:生、滅, 若有門、若無門,生門生喜,滅門生疊。行者觀生法空則滅喜心,觀滅法空則 滅憂心。所以者何?生無所得,滅無所失,除世間貪憂故,是名無法有法空。 復次,十八空中,初三品空,破一切法;後三空,亦破一切法。有法空,破一 切法生時、住時;無法空,破一切法滅時;無法有法空,生滅一時俱破。 復次,有人言:過去、未來、法空,是名無法空;現在、及無為法空,是名有 法空。何以故?過去法滅失、變異鱗無;未來法因緣未和合,未生、未有,未 出、未起,以是故名無法。觀知現在法及無為法現有,是名有法。是二俱空, 故名為無法有法空。

復次,有人言:無為法無生、住、滅,是名無法;有為法生、住、滅,是名有 法。如是尊空,名為無法有法空。是為菩薩欲住內空乃至無法有法空,當學般 若波羅蜜。」(大正25,296a10-b2)

<sup>36 《</sup>大智度論》 袋31:「復次,十八空中,初三空破一切法,後三空,亦破一切 法。有法空,破一切法生時、住時;無法空,破一切法滅時;無法有法空,生 滅一時俱破。」(大正25,296a19-22)

性],,37是以一切法無性而顯自性。

《摩訶般若經》說:「諸法亦如是無自性,舍利弗!諸法和合生故 無自性」。38

唐譯《大般若經》作:「諸法都無和合自性,何以故?和合有法自性空故」。39

諸法和合生,所以沒有自性,這是無自性的自性空;也與眾緣和合生故無自性,緣起的無自性空相同。

但在《般若經》中,這還是十八空的一空,把握這一原則而徹底發 揮的,那是龍樹的緣起(無自性故)即空了。

是故舍利弗,所言吾我悉無所有,一切諸法亦無所有,悉為自然。所以者何? 自然無合無散。舍利弗問須菩提:「何謂自然無合無散?」

答曰:「色、痛痒、思想、生死、識者,用自然故無合無散。眼、耳、鼻、舌、身、意六情,所受所生痛痒所合,悉為自然無合無散,六波羅蜜亦無合無散悉為 自然。是故舍利弗!一切諸法皆無所有悉為自然。」(大正8,206c5-12)

<sup>37 (</sup>光讚經)卷9:

<sup>38 《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷7:「舍利弗!我認如我名字,我亦畢竟不生。如舍利弗所言,如我,諸法亦如是無自性,舍利弗!諸法和合生故無自性。舍利弗!何等和合生無自性。舍利弗!色和合生無自性,受、想、行、識和合生無自性。眼和合生無自性,乃至意和合生無自性。色乃至法,眼界乃至法界,地種乃至識種,眼觸乃至意觸,眼觸因緣生受乃至意觸因緣生受,和合生無自性。檀那波羅蜜乃至般若波羅蜜,和合生無自性,四念處乃至十八不共法,和合生無自性。」(大正8,269a22-b3)

<sup>39 (</sup>大般若波羅蜜多經)〈第二分〉卷422:「復次,會利子!尊者所問『何緣故說諸法亦爾,畢竟不生,但有假名,都無自性』者,會利子!諸法都無和合自性。何以故?和合有法自性空故。」(大正7,121c2-5)

## 第三章《般若經》——甚深之一切法空 第八節 空與一切法 (p.188~p.194)

釋厚觀 (2005.5.25)

## 一、空與一切法之關係(p.188-p.189)

空與一切法之關係,如《小品般若波羅蜜經》卷1(大正 8,538b12-20)說:

舍利弗白佛言:世尊!菩薩如是學為學何法?

佛告舍利弗:菩薩如是學於法無所學。何以故?舍利弗!是諸法 不爾如凡夫所著。

舍利弗白佛言:世尊!今云何有?

佛言:如無所有如是有;如是諸法無所有(凡夫不知),故名無 明。凡夫分別無明、貪著無明,墮於二邊不知不見,於無法中憶 想分別、貪著名色。因貪著故,於無所有法不知、不見、不出、 不信、不住,是故墮在凡夫貪著數中。1

如凡夫所知的,以爲如何如何的一切法,都是有所取著的;一切法的 實相,並不如凡夫所著的那樣。

1(1)參見《摩訶般若波羅蜜經》卷3(大正8,238c19-239a14)。

(2) 《大智度論》卷43 (大正25,375a2-28):

舍利弗問佛:菩薩能如是行畢竟真淨道,為學何法?為得何法?

佛答:能如是學,為無所學,無所得。

問曰:菩薩用是畢竟空,學六波羅蜜,乃至十八不共法,云何言無法可 學?

答曰:此中佛自說:諸法不如凡人所著。凡夫人心有無明、邪見等結使, 所聞、所見、所知,皆異法相;乃至聞佛說法,於聖道中、果報中皆著, 汙染於道。

舍利弗白佛言:若凡夫人所見,皆是不實,今是諸法云何有?

**儒言:諸法無所有;凡夫人於無所有慮,亦以為有。所以者何?是凡夫人離** 無明、邪見不能有所觀,以是故說著無所有故,名為無明;譬如空拳以誑小 兒,小兒著故,謂以為有。舍利弗問佛:何等法無所有,著故名無明?

舍利弗問佛: 那末一切法是怎樣的呢?

佛說:一切是無所有而有的,凡夫不知道,以爲是一般所知那樣的, 所以說是無明。無明是眾生的根本迷惑,也就是生死流轉的根源。

這一問答,表示了二方面:

- 一、眾生以爲如是如是有的,是迷執的生死。
- 二、聖者知一切無所有,是解脫。

這就符合早期的二諦說,如《中論》「青目釋」說:

世俗諦者,一切法性空,而世間顛倒故生虚妄法,於世間是實。 諸賢聖真知顛倒性故,知一切法皆空無生,於聖人是第一義諦, 名為寶。2

二諦說,到「中本般若」的「後分」,大大的應用起來。依《般若 經》說:

第一義諦——勝義諦是沒有任何差別可說的。

爲了方便說法,不能不說二(相對的),不立二就一切無可說了。3 所以有名相安立的一切法,及不落名相的勝義。

佛答:色乃至十八不共法,是中無明愛故,憶想分別,是明、是無明,墮 有邊、無邊,失智慧明。失智慧明故,不見、不知色畢竟空無所有相,自 生憶想分別而著,乃至識眾、十二入、十八界、十二因緣;或聞善法,所 謂六波羅蜜,乃至十八不共法,亦如世間法,憶想分別著聖法亦如是。以 是故,名墮凡夫數,如小兒,為人輕笑。如人以指示月,愚者但看指,不 看月;智者輕笑言:汝何不得示者意!指為知月因緣,而更看指不知月。 諸佛賢聖為凡夫人說法,而凡夫著音聲語言,不取聖人意,不得實義;不 得實義故,還於實中生著。

3 (摩訶般若波羅蜜經) 卷22 (大正8,378c9-18):

世諦如,即是第一義諦如。以眾生不知、不見是如故,菩薩摩訶薩以世諦示, 若有、若無。復次,須菩提!眾生於五受陰中,有著相故,不知無所有,為是 眾生故,示若有、若無;令知清淨無所有。如是,須菩提!菩薩摩訶薩,應當 作是行般若波羅蜜!」

<sup>2《</sup>中論》「青目釋」券4《如來品第22》(大正30,32c20-23)。

佛言:「菩薩摩訶薩,以世諦故,示眾生若有、若無,非以第一義。」「世 尊!世諦、第一義諦有異耶?」「須菩提!世諦、第一義諦無異也。何以故?

## 二、勝義的異名(p. 189)

(一) 勝義,「下本般若」多依真如(tathatā)立論,也有名爲法性 (dharmatā) 的,如說:「法性唯一,無二無三;是性亦非性、非 作104

「中本般若」的「前分」,「後分」,多稱爲法界(dharmadhātu)、實際(bhūtakoti),也有稱爲法住性的。

(二)在「真如」的十二異名5中,空與無相沒有計算在內,但也一再說 到無相,如說:「是一切法皆不合不散,無色、無形、無對,一相 所謂無相」6。

空也被稱爲空相,如說:「是諸法空相,不生不滅,不垢不淨,不 增不減」7。

## 三、一切法皆空(p.189-p.193)

一切法皆空 —— 一切法與空,應怎樣的去如實信解?如《大般若波羅 蜜多經》(「第二分」)卷403(大正7,14a7-26)說:

#### [標宗]

舍利子! 諸色空,彼非色; 諸受、想、行、識空,彼非受、想、 行、識。

<sup>4(</sup>小品般若波羅蜜經)卷4(大正8,552a20-21)。另參見(放光般若經)卷 9 (大下8,65b15-28)。

<sup>5(1) 《</sup>大般若波羅蜜多經》卷3(大正5,13b28-c1): 若菩薩摩訶薩,欲通達一切法,1)真如、2)法界、3)法性、4)不虚妄 性、5) 不變異性、6) 平等性、7) 離生性、8) 法定、9) 法住、10) 實 際、11) 虚空界、12) 不思議界,應學般若波羅蜜多。

<sup>(2) 《</sup>大般若波羅蜜多經》卷4(大正5,19b4-6): 我當安住1)真如、2)法界、3)法性、4)不虚妄性、5)不變異性、 6) 平等性、7) 離生性、8) 法定、9) 法住、10) 實際、11) 虚空界、 12) 不思議界。

<sup>6《</sup>塵訶般若波羅密經》卷22(大下8,382a6-7)。

<sup>7 (</sup>摩訶般若波羅蜜經) 卷1 (大正8,223a15-16)。

#### [明義]

何以故?舍利子!諸色空,彼非變礙相;諸受空,彼非領納相;諸想 空,彼非取像相;諸行空,彼非造作相;諸識空,彼非了別相。何以 故?舍利子!色不異空,空不異色,色即是空,空即是色;受、想、 行、識不異空,空不異受、想、行、識,受、想、行、識即是空,空 即是受、想、行、識。

#### [結成] (結論)

舍利子!是諸法空相,不生不滅,不染不淨,不增不滅;非過去,非 未來,非現在。

如是空中無色,無受、想、行、識;無眼處,無耳、鼻、舌、身、意 處;無色處、無聲、香、味、觸、法處;無眼界、色界、眼識界,無 耳界、聲界、耳識界,無鼻界、香界、鼻識界,無舌界、味界、舌識 界,無身界、觸界、身識界,無意界、法界、意識界;無無明,亦無 無明滅,乃至無老死愁歎苦憂惱,亦無老死愁歎苦憂惱滅;無苦聖 諦、無集、滅、道聖諦;無得、無現觀;無預流、無預流果,無一 來、無一來果,無不環、無不環果,無阿羅漢、無阿羅漢果,無獨 覺、無獨覺菩提,無菩薩、無菩薩行;無正等覺、無正等覺菩提。

這就是一般最熟悉的: (如《心經》所說的)「色不異空,空不異 色,色即是空,空即是色;受、想、行、識,亦復如是」的教說。這 一教說,「中本般若」一再的說到8,而上面所引的,與《般若波羅密 多心經》<sup>9</sup>最接近,所以引述這段文來解說。

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> 〈 摩 訶 般 若 波 羅 蜜 經 〉 卷 1(大 正 8,221c-223a);又 卷 3(大 正 8,235a-237b); 又卷4(大正8,240b); 參閱卷24(色等與法性[界]對論)(大正 8,400a);卷25(色等與「本」性空對論)(大正8,403b)。

<sup>9</sup> 玄奘譚《般若波羅蜜多心經》(大正8,848c4-23): 觀自在菩薩,行深般若波羅蜜多時,照見五蘊皆空,度一切苦厄。舍利子!色 不異空,空不異色;色即是空,空即是色;受、想、行、識,亦復如是。舍利 子!是諸法空相:不生不滅,不垢不淨,不增不滅。是故空中無色,無受、 想、行、識;無眼、耳、鼻、舌、身、意;無色、聲、香、味、觸、法;無眼 界,乃至無意識界;無無明,亦無無明盡;乃至無老死,亦無老死盡;無苦、 集、滅、道;無智亦無得。以無所得故,菩提薩埵,依般若波羅蜜多故,心無 罣礙。無罣礙故,無有恐怖,遠離顛倒夢想,究竟涅槃。三世諸佛,依般若波 羅蜜多故,得阿耨多羅三藐三菩提。故知般若波羅蜜多,是大神咒,是大明

這段文字,明色、受、想、行、識——五蘊空,然後依空明一切法 不可得。五蘊,主要是每人(一切聚生)的身心自體,廣義是包含 了器世間的山河大地、草木叢林,可說是一切現象界的分類——五 類聚。爲了文字的簡約,且依色蘊來說。

全文可分三節:標宗,明義,結論。

#### (一)標宗

「諸色空,彼非色」,是標宗。

- 菩薩與般若波羅蜜相應,就是「空相應」。爲了要闡明般若波羅蜜 照見的空義,所以揭示了「諸色空,彼非色」的宗要。
- 2、色是一般所說的物理現象(其他四蘊,是心理現象的分類)。一般 所知的色法,是本性空的 $^{10}$ ;本性空的,也就是非色。這二句,或 作:「是色非色空,是色空非色」11。這是說:色是非色的,所以 色是空;色是空的,所以是非色。反復說明,而意義還是相同的。

## (二)明義

「何以故」下,是明義。

1、諸色空,彼非變礙相

爲什麼「色空非色」呢?「諸色空,彼非變礙相」,約自相空說。 爲什麼知道有這樣那樣的法?

「以相故知」,相是一一法的特徵,以不同的相,知不同的法。如 「變礙」是色相:「變」是變異;「礙」是物質佔有一定的空間, 有此就不能有彼。如部派佛教者說:色,分析到最微細的物質點,

咒,是無上咒,是無等等咒,能除一切苦,真實不虛。故說般若波羅蠻多咒, 即說咒曰:揭諦揭諦,波羅揭諦,波羅僧揭諦,菩提薩婆訶。

<sup>10</sup> 參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.730-p.731:

<sup>「</sup>唐譯二分本」作:「色自性空,不由空故,色空非色。色不離空,空不離 色;色即是空,空即是色」等(《大般若波羅蜜多經》(第二分)卷402,大 正7,11c)。「色自性空,不由空故」,是「本性空」,不是因為空的觀察而 成為空的。

<sup>11</sup> **《**大般若波羅蜜多經**》**〈第二分〉卷409 (大正7,47a28-29)。

名爲極微,極微是不可析、不可入的,與古代的原子說相同,不可 入就是「礙」。

一般所說的變異與質礙相,大乘法是加以否定的<sup>12</sup>。沒有變礙的決定相,那怎麼說是色呢?所以,沒有變礙相——相空,也就是空非色了。

2、色不異空,空不異色,色即是空,空即是色 「何以故?舍利子!色不異空,空不異色,色即是空,空即是色」<sup>13</sup>, 是進一層的解明空義。

12 (1) 《大般若波羅蜜多經》卷443 (大正7,231c8-9): -切法相如來如實覺為無相。謂變礙是色相,如來如實覺為無相。

(2) 聖天菩薩本,護法菩薩釋〈大乘廣百論釋論〉卷1(大正30,191a15-22):

頌曰:微若有東方,必有東方分,極微若有分,如何是極微?

論曰:是諸極微既有質礙,日輪纔舉舒光觸時,東西兩邊光影各現。逐日 光移,隨光影轉,承光發影,處既不同,故知極微定有方分。既有 方分,便失極微,如是極微即可分析,應如麤物非實非常,違汝論 宗極微無方分、常住、實有、造世間萬物。

13 (1) 參見印順法師著《般若經講記》p.179-p.183:

不異即不離義,無差別義。色離於空,色即不成;空離於色,空亦不顯。 色空、空色二不相離,故說「色不異空,空不異色」。有人聽了,以為空 是沒有,色是有,今雖說二不相離而實是各別的,空仍是空,色仍是色。 為除此種計執,所以佛接著說:「色即是空,空即是色」。即表示空色二 不相離,而且相即。

佛法作如是說,有其特殊意義。印度的一分學者,以為「涅槃與生死,煩惱 與菩提,是不相同的兩回事,離了生死才能證得涅槃,離了煩惱才能獲得菩 提。生死和煩惱是世間雜染法,涅槃、菩提是出世清淨法,染淨不同,何得 相即?」……一分學者依佛所說去持戒修定淨除煩惱,體驗得「超越」現 象的,以此為涅槃。於是,以為世間和涅槃,是不同性質的。在修行的時 候,對於世間法,也總是遠離它,放身山林中去,不肯入世作度生的事業。 這種偏於自了的超越境,是不究竟的,所以被斥為沈空滯寂者。

真正的涅槃空寂,是要在宇宙萬有中,不離宇宙萬有而即是宇宙萬有的。……即於世間利生事業中去體驗真理,淨化自己。古德說:「佛法在世間,不離世間覺。」覺悟即在世間法而了達出世法,由此大乘能入世度生,悲智雙運。有所得的小乘,體驗到偏於「超越」的,於是必然地走入厭離世間的道路。龍樹菩薩在《大智度論》裡,講到「色不異空,空不異色;色即是空,空即是色」時,即以《中論》生死涅槃無別去解說。……

「色不異空,空不異色」,或作「色不離空,空不離色」14。

空是涅槃的異名, [外人]或以爲「空與色是相對的, 涅槃空是離色、滅色而後空的」。所以[經]進一步說:上文的「色空非色」,是本性空。色如幻如化,沒有決定性的相,色相空,所以說「非色」。

沒有決定性的相,宛然似有,當體即空;色與空不是離異的,而是即色明空的。即色是空,就是色的本性空。

般若大乘的特色,是一切法本空,本性清淨,也就是世間(五蘊,生死)即涅槃。如《大智度論》,舉《般若經》的「色即是空,空即是色」,而引《中論》頌說:「涅槃不異世間,世間不異涅槃,涅槃際、世間際,一際無有異故」15。這就是「色空彼非色」的進一步說明。

從理論上說,色(一切法也如此)是因果法,凡是依於因緣條件而有的,就必歸於空。如把因果法看成是有實自性的,即不成其為因果了。因法的自性實有,即應法法本來如是,不應再藉因緣而後生起;若必仗因緣而能生起,那法的自性必不可得。由此,一切果法都是從因緣生,從因緣生,果法體性即不可得,不可得即是空,故佛說一切法畢竟空。

反之,果法從因緣有,果法的作用形態又不即是因緣,可從因緣條件有,雖有而非實有,故佛說一切法緣起有。可知色與空,是一事的不同說明:所以色即是空,空即是色。常人於此不了解,以為空是沒有,不能現起一切有。不知諸法若是不空,不空應自性有,即一切法不能生。這樣,有應永遠是有,無應永遠是無。但諸法並不如此,有可以變而為無,無的也可由因緣而現為有,一切法的生滅與有無,都由於無自性畢竟空而得成立。性空——無不變性、無獨立性、無實在性,所以一切可現為有,故龍樹菩薩說:「以有空義故,一切法得成。」本經(《般若波羅蜜多心經》)所說:色即是空,空即是色,即說明此空色不相礙而相成的道理。……空是一切法普遍而根本的真理,大至宇宙,小至微塵,無不如此,即無不是緣起無自性的。能在一法違法性空,即能於一切法上通達了。

<sup>(2)</sup>參見印順法師著〈佛法是救世之光〉〈色即是空、空即是色〉p.189-p.208。

<sup>14 (</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷3(大正8,237b20);《大般若波羅蜜多經》〈第二分〉卷409(大正7,50c2)。

<sup>15 (1) 《</sup>中論》卷4〈觀涅槃品第25〉:

## (三)結成

「是諸法空相」以下,是結成。

#### 1、諸法空相

般若法門,從信解一切法空,經柔順忍而無生法忍<sup>16</sup>,得到與涅槃同一內容的深悟(不過通達而不證入)。般若是聖道的實踐,不是深玄的理論,所以般若相應,只是一切法本性空的觀照,目的是空(性)相的體悟。所以先標「<u>色空非色</u>」(等),再從色(等)相空而明即色是空,然後結歸正宗,而表示一切法空相。

空(性)相,是超越名、相、分別,不落對待,實是不可說的。如 《摩訶般若經》說:「一切法不可說,一切法不可說相即是空,是 空不可說」<sup>17</sup>。所以名爲空相,也只是佛以方便假說而已。

「涅槃與世間,無有少分別,世間與涅槃,亦無少分別。」(大正30,36a4-5)

<sup>「</sup>涅槃之實際,及與世間際,如是二際者,無毫釐差別。」(大正30,36a10-11)

<sup>(2) 《</sup>大智度論》卷19:「聲聞辟支佛法中,不說世間即是涅槃。何以故?智慧不深入諸法故。菩薩法中說世間即是涅槃,智慧深入諸法故。如佛告須菩提:『色即是空,空即是色;受想行識即是空,空即是受想行識;空即是涅槃,涅槃即是空。』《中論》中亦說:『涅槃不異世間,世間不異涅槃,涅槃際世間際,一際無有異故。』菩薩摩訶薩得是實相,故不厭世間、不樂涅槃。」(大正25,197c29-198a9)

<sup>16(1)《</sup>大智度論》卷86〈釋遍學品第74〉:「菩薩先住柔順忍中,學無生、無滅,亦非無生、非無滅;離有見、無見、有無見、非有非無見等,滅諸戲論,得無生忍。」(大正25,662b26-29)

<sup>(2)《</sup>大智度論》卷74〈釋轉不轉品第56之餘〉:「是未得阿鞞跋致者有二種:一者、信少疑多;二者、疑少信多。疑多信少者,於讀誦經人小勝信多疑少者。若得禪定即時得柔順忍,未斷法愛故,或生著心、或還退沒。是人若常修習此柔順忍,柔順忍增長故斷法愛,得無生忍入菩薩位。」(大正25,580a24-b1)

<sup>(3)</sup> 參見印順法師著《印度佛教思想史》p.85:「般若的體悟法性,名為得無生法忍;知一切法實相而不證(證入,就成為聲聞的阿羅漢了),登阿鞞跋致位——不退轉。以前,名柔順忍。」

<sup>17 《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷17 (大正8,345c11-12)。

經上提出不生不滅,不垢不淨,不增不減,及非未來等三世,以表 示空相。

#### 2、不生不滅

生是生起,是有;滅是滅去,是無,<u>約法體的存在與不存在說</u>。但空相,不可說是有是無;非先無而後有,也非先有而又後無的;<u>不生不</u>滅,表示了超越有無、生滅的相對性。

#### 3、不垢不淨

垢是雜染,淨是清淨,<u>約法的性質說</u>。空相,本無所謂雜染與清淨的。經上或稱爲清淨,也是佛的方便說,如《大智度論》說:「畢竟空即是畢竟清淨,以人畏空,故言清淨」<sup>18</sup>。依方便說,空性也是在纏而不染,出纏而非新得清淨的。所以<u>不垢不淨,超越了染淨的</u>相對性。

#### 4、不增不減

增是增多,減是減少,<u>約法的數量說</u>。空性無數無量,所以<u>不增不</u>減,超越了增減的相對性。

- 5、非未來,非過去,非現在 空性是超越時間相的,所以說「非未來,非過去,非現在」。
- 6、無五蘊、十二處、十八界、四諦、十二緣起 「是空不可說」,說空相不生不滅等,還是依超越世俗所作的方便 說。空(性)相是這樣的,所以接著說:「是空(相)中無色」等五 蘊,無十二處,無十八界,無四諦,無十二緣起。

## 7、無得、無現觀;無三乘聖者,無聖果

「無得無現觀」,就是《心經》所說的「無智亦無得」;現觀是現證智。沒有智,沒有得,所以「無預流,無預流果;……無阿羅漢,無阿羅漢果」——沒有聲聞頭的四果聖者,及所得的四別門果。無獨覽聖者,無證得的獨覺菩提;無菩薩(人),無菩薩行;無正等覺(者),無正等覺菩提。三乘人、法,空性中是不可得的。

<sup>18 (</sup>大智度論) 卷63 (大正25,508c6-7)。

這一段文字,與《心經》的主體部分,完全一樣,只是《心經》要簡 略些。如「照見五蘊皆空」,到「受、想、行、識亦復如是」,與 「諸色(等)空,彼非色」,到「空即是受、想、行、識」相當。既 然「無智無得」,有智有得的三乘聖者與聖法,當然也不可得而不妨 簡略了。

## 四、般若道的實踐(p.193)

般若道的實踐,是依一切法而觀爲一切皆空,不離一切而超越一切。 如實的體悟,如《大智度論》說:「般若波羅蜜能滅諸邪見、煩惱、 戲論,將至畢竟空中,19。

唯識宗雖解說不同20,而般若真見道21時,也是沒有任何相可見可得的。

「般若法門」在開展中,漸演化為不同的二流:一、在現證時,一切戲論、一 切幻相都不現前,如清辨引《般若經》說:「慧眼都無所見」。這是「般若法 門」的本義,如瑜伽師不許圓成實性是空,而在根本智證真如——真見道中, 也還是一切依他幻相泯滅不現前的。二、西藏傳說有二宗,在於現境斷絕戲論 的「極無所住」(如上所說)外,還有現起與空寂無礙的「理成如幻」。這二 宗,在中國佛學中,就是證真空與中道了。

<sup>21</sup> (1) 參見印順法師著〈辨法法性論講記〉〈華雨集第一冊〉p.261-p.262:

在修行的五位(資糧位、加行位、見道位、修道位、究竟位)中,經資糧 位到加行位,修到世第一法,下一剎那,真正的智慧現前了,正見現前, 名為見道。見道有二:一為真見道;二為相見道。

正見是真見道,如《般若經》說:「慧眼於一切法都無所見。」真正的般 若現前,一切的法都不現前。這就是畢竟空性,或名真如,或名法性。無 能取、所取,無能詮、所詮,平等平等。 ……

菩薩在定中真見道,一切法都不可得,從真見道出定後,從般若起方便, 或名後得智。……通達空性是什麼樣的,在後得智中,以世間語言、思想 表達出來。法性是這樣那樣,其實這已不是真實的,因為有相可得,所以 名相見道。

真見道時,般若是無相的,沒有一切相,空相也沒有。當時是一切相不可 得,唯識家如此說,中觀家也如此說。真見道證得真如,真如就是法性。 沒有虚妄的,名「真」;這虚妄的有能取、所取的對立,能詮、所詮的差 別,觸證得無二無別的,所以名為「如」。

<sup>19 《</sup>大智度論》卷71:「般若波羅蜜能滅諸邪見、煩惱、戲論,將至畢竟空中; 方便將出畢竟空。」(大正25,556b26-27)

<sup>20</sup> 參見印順法師著《如來藏之研究》p.90:

菩薩依一切法而深觀一切法空,到如實通達時,「一如無二無別」<sup>22</sup>, 「譬如種種色身,到須彌山王邊,皆同一色」<sup>23</sup>。《般若經》所說的 「空中無色,……無等正覺等正覺菩提」,正是這一意義。

- (2)參見印順法師著〈寶積經講記〉p.102:
  - 《般若經》說:「<u>慧眼於一切法都無所見</u>」,這就是真見道的現證,「是 名中道諸法實觀」。本經(《寶積經》)的中道實觀,重於此(與《般若 經》同)。現證以後,起方便智;五地以上,才得真俗並觀的中道,那是 進一步的中道了。
- (3) 《大般若波羅蜜多經》〈第二分〉卷404:「菩薩摩訶薩慧眼,不見有法若 有為、若無為,若有漏、若無漏,若世間、若出世間,……。是菩薩摩訶 薩慧眼,不見有法是可見、是可聞、是可覺、是可識。」(大正7,21c7-16)
- 22 〈摩訶般若波羅蜜經〉卷16:

是深般若波羅蜜中如是說:「色即是薩婆若,薩婆若即是色;乃至一切種智即是薩婆若,薩婆若即是一切種智;色如相、薩婆若如相,是一如無二無別;乃至一切種智如相、薩婆若如相,一如無二無別。」(大正8,334c20-25)

<sup>23</sup> 〈摩訶般若波羅蜜經〉卷21(大正8,369c4-5)。

【附錄】印順法師《初期大乘佛教之起源與開展》p.730-p.732 第十章、般若波羅蜜法門,第二節、般若法義略論,第二項、〈空性〉 一切法本性是空的,一切法與空的關係,如《摩訶般若波羅蜜經》說:

- 1、「空中無色,無受、想、行、識。離色亦無空,離受、想、行、識 亦無空。色即是空,空即是色;受、想、行、識即是空,空即是 (受、想、行)識。……諸法實性,無生無滅,無垢無淨故。」 (《摩訶般若波羅蜜經》卷1,大正8,221b29-c5)
- 2、「色空中無有色,受、想、行、識空中無有(受、想、行)識。舍 利弗!色空故無惱壞相,……識空故無覺相。何以故?舍利弗!色 不異空,空不異色;色即是空,空即是色;受、想、行、識亦如 是。舍利弗!是諸法空相,不生不滅,不垢不淨,不增不滅。是空法非過去、 非未來、非現在。是故空中無色,無受、想、行、識, ……無佛亦 無佛道。」(《摩訶般若波羅蜜經》卷1,大正8,223a10-24)

這二段經文,大同小異,《般若經》是從觀五陰(蘊)——色、 受、想、行、識起,次第廣觀一切法的。

以「色」爲例,「空」中是沒有色的。如色是惱壞相(或作「變礙 相」),色空所以沒有惱患相。色與空的關係,被說爲「不異」(不 離)、「即是」。色不是離空的,空也不離色;進一層說,色就是空, 空也就是色。一般解說爲「即色即空」的圓融論,其實這是爲了說明色 與空的關係,從色空而悟入「空相」(「空性」、「實性」)。「空 相,是不生不滅,不垢不淨,不增不減的,所以「空相」中是沒有色, 甚至佛與佛道也不可得。

「唐譯二分本」作:「色自性空,不由空故,色空非色。色不離 空,空不離色;色即是空,空即是色」等(《大般若波羅蜜多經》(第 二分〉卷402,大正7,11c)。

「色自性空,不由空故」,是「本性空」,不是因爲空的觀察而成 爲空的。「色空非色」,是般若的要義所在。色是空的,色空就不是 色,與「色無受則非色」;「色無生即非色」(《小品般若波羅蜜經》 卷1,大正8,537c;539b)的意義一樣。所以經文的意義是:色是性空 的,「空」不是離色以外別有空,而是色的常體是空;空是色的本性, 所以「空」是不離色而即色的。從一般分別了知的色等法,悟入色等本 性空,「空」是沒有色等虛妄相的;一切法空相,無二無別,無著無 礙。般若是引入絕對無戲論的自證,不是玄學式的圓融論。

「色即是空,色空非色」,以道兩句爲例來說,「色」是一切法,

「空」與「無相、無作、無生、遠離、寂滅」等,都是表顯涅槃的。然佛 的自讚內容,是不能以名字來說,以心心所來了知的。爲了化度眾生,不 能不說,說了就落於世俗相對的「二」法,如對生死說涅槃,對有爲說無 爲,對虛妄說真實,對有所得說無所得。佛是這樣說的,佛弟子也這樣的 傳誦結集下來,爲後代法相分別所依據。然佛的自證內容,也就是要弟子 證得的,不是言說那樣的(「二」)。

般若法門著眼於自證,指出佛所說的,一切但是名字的方便施設 (假)。立二諦來說明,「世諦故說,非最第一義,最第一義過一切語 言論議音聲」(《摩訶般若波羅蜜經》卷26,大正8,413c);二諦表示 了佛說法的方便——古人稱爲「教二諦」。從文字言說來說,「色」與 「空」都是名字,都是「二」。

但佛說「空」,是從色(自)相不可得,而引向超越名相的,所以 「空亦不可得」(《摩訶般若波羅蜜經》卷26,大正8,407c)。「遠離有 爲性相,令得無爲性相,無爲性相即是空。……菩薩遠離一切法相,用是 空故一切法空」(《摩訶般若波羅蜜經》卷26,大正8,415c)。「空」是 表示超脫名相的,所以沒有空相,離一切法相(想)的。如取空相,就落 於對待的「二」,不合佛說的意趣了。從色相不可得而說色空,空不是與 色相對的(也不是與色相融的),而是「色空非色」而無二無別的。

經中一再指明,從相對而引向不二的平等,如《摩訶般若波羅蜜經》說:

- 1、「是有為性、無為性,是二法不合不散,無色無形無對,一相, 所謂無相。佛亦以世諦故說,非以第一義。……是諸有為法、 無為法平等相,即是第一義。」(《摩訶般若波羅蜜經》卷 26, 大正8, 415b)
- 2、「諸有二者,是有所得;無有二者,是無所得。……不從有所得 中無所得,不從無所得中無所得。須菩提!有所得無所得平 等,是名無所得。」(《摩訶般若波羅蜜經》卷21,大正 8 · 373c-374a)

從相對而引向超越絕對,離名相分別而自證,就是「無二」、「平 等」、「一相」,這是不可施設而但可自證的(其實,自證——能證、 所證、證者,也是不可施設的)。這就是佛說「涅槃」、「菩提」、 「無爲」、「空」的意義,所以說:「是名第一義,亦名性空,亦名諸 佛道」;「畢竟空即是涅槃」(《摩訶般若波羅蜜經》卷25,大正 8,403a;401b)。以種種方便,勘破「但名無實」,「虛妄憶想」,而 契入絕對超越的境地,是《般若經》義,也是「空」的意義所在。

## 第三章《般若經》——甚深之一切法空 第九節 法空如幻 (p.194~p.200)

釋摩觀 (2005.6.1)

一、〈般若經〉的宗要:即一切法而超越一切法(p.194-p.195)

(般若經)的宗要,是即一切法而超越一切法。「超越一切」的實 義、名爲空性、法性等。「是第一義、實無有相、無有分別、亦 無言說。 1

- (一)無有相,所以一切法無可示。
- (二)無有分別,所以一切法不可分別。
- (三)無有言說(名),所以一切法不可說。

※離名、離相、離分別的「諸法空相」,當然是一切不可得的。<sup>2</sup>

二、〈般若經〉中,由於說「一切法無所得」而引起的問題(p.195)

《般若經》開示菩薩的般若行,教學菩薩行的,應怎樣的不著一切, 以無所得,而能度眾生,成佛道。但在世俗心中,不免引起疑惑。

在「中本般若」的「後分」3中,就不斷的提出種種疑問:

前分——『序品』第1………『舌相品』第6

中分——『三假品』第7 ………『累教品』第66

後分——『無盡品』第67 ………『囑累品』第90

<sup>1《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷24(大正8,397b18-19);另參見《大智度論》卷 89 (大正25,686a5-6)。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 印順法師著《學佛三要》(p.202):「語言,文字,思想,都不是事物本身, 所以要真實體悟一切法本性,非遠離這些相——離心緣相,離語言相,離文字 相不可。《中論》也說:『心行既息,語言亦滅。』因為如此,法性不但是離 名言的,離分別的,離相的,而且唯是自覺的,不由他悟的——『自知不隨 他』。」

<sup>3</sup> 參見印順法師著《空之探究》p.139-p.140:依《摩訶般若波羅蜜經》來說,全 經九十品,可以分爲三分:

- 1、既然法也不可得,聚牛也不可得;沒有業報,沒有道果,沒有垢 淨,沒有修證,沒有名相;佛與佛法也不可說——那爲什麼要說?
- 2、爲什麼說有業報,有地獄, ……菩薩、佛,有六度……十八佛不共 法等差别?
- 3、爲什麼要發心,度眾生,莊嚴佛土,成佛?

在「後分」中,說到那裡,就問到那裡,解說到那裡。一層層的問 題,問題的所以成爲問題,始終是一樣的,也就是「名相」與「無名 相。間的對立性。《般若經》的解答,還是與修證相應,而不是理論的。

- 三、《般若經》對「一切法不可得,卻又說有業報、要修行、度眾生」等 問題之解答 (p.195-p.197)
- (一) 《般若經》以「二諦」作答(p.195-p.196)
  - 1、依世俗諦假名方便說
    - (1) 經上提出了二諦說,也就是一切言說,一切差別,說修行,說 凡說聖,都是依世俗諦說的。如說:「眾生(於)無法 (中)有法想,我以除其妄著(故說)。世俗法故說有得, 非第一義。 4
    - (2) 一切言說差別,是不能不是「二」——相對的;爲了教化,所 以方便的說有二諦,說種種差別是依世俗說的,不是實義。
  - 2、「世諦如」即是「第一諦如」 其實,「世諦、第一義諦無異也。何以故?世諦如即是第一義諦如。」5
  - 3、「無所得」的真正意趣

相對的「二」,超越(絕對)的「無二」,如《摩訶般若波羅蜜 經》卷21說:「諸有二者,是有所得;無有二者,是無所 得。……不從有所得中無所得,不從無所得中無所得;須菩提!有

<sup>4《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷21(大正8,374b26-28);另參見《大智度論》卷 83 (大正25,645b28-29)。

<sup>5 (</sup>摩訶般若波羅蜜經) 卷22 (大正8,378c11-13); 《大智度論》卷83 (大正 25 · 653b10-11) •

所得無所得平等,是名無所得。」6

- (1) 相對的世俗,是二,是有所得,是眾生的取著處。 佛說無二、無所得,是一切無所取著的第一義——勝義。
- (2)但發心修行,要安住無所得。 「無所得」不在「有所得」中,「有所得」是有取著的。 也不能說「無所得」在「無所得」中,如有「無所得」可得, 那是落於相待,不是「無所得」了。 所以菩薩住無所得,以「無所得」為方便等,是不著「有所得」而又不著於「無所得」的。
- (3) 這樣,有所得(二)與無所得(無二),無二無別,平等平等,這才是佛說「無所得」(無二)的意趣所在。 當然,稱之爲無所得,終歸是不離假名的方便。
- (二) 《般若經》以「如幻、如化」等譬喻來說明「一切法不可得」(p.196)

《般若經》廣說一切法空,一切法清淨,一切法不可得等,意在即一切法而超越一切。空、無所有等,並非什麼都沒有;也不是一切法外,別有涅槃、真如等。所以對於種種疑問,經上每舉如幻、如化等譬喻。

譬喻,〈雜阿含經〉<sup>7</sup>就有了,如色如聚沫,受如水泡,想如陽 餧,行如芭蕉,識如幻事等。

《般若經》所舉的譬喻,先後不一,有「六譬」8,「七譬」9,

<sup>6 (</sup>摩訶般若波羅蜜經) 卷21 (大正8,373c26-374a4)。

<sup>7(1) 《</sup>雜阿含經》卷10(265經)(大正2,69a18-20):「觀色如聚沫,受如水上泡,想如春時錄,諸行如芭蕉,諸識法如幻,日種姓尊說。」 《摩訶般若波羅蜜經》卷20也引用到此經:「觀色如聚沫,觀受如泡,觀想如野馬,觀行如芭蕉,觀識如幻。」(大正8,367a21-23)

<sup>(2)</sup>參見印順法師著《空之探究》第二章第三節〈無來無趣之生滅如幻〉p.90。

<sup>8</sup> 六譬: (金剛般若波羅蜜經)卷1:「一切有為法,如夢、幻、泡、影,如露亦如電,應作如是觀!」(大正8,752b28-29); (放光般若經)卷14(大正8,123c20-27);卷11(大正8,82b16-22);卷17(大正8,125a15-17);卷17(大正8,124a19-22); (摩訶般若波羅蜜經)卷5(大正8,249b12-15);卷23(大正8,389c29-390a8);卷26(大正8,269c20-23);卷27(大正8,309c8-21)。

<sup>9</sup> 七譬: 《放光般若經》卷18:「須菩提白佛言:世尊!云何是法如夢,如響,

「九喻」10,「十喻」11等。《摩訶般若波羅蜜經》「序品」,總列 爲十喻。一、幻,二、(陽)焰,三、水中月,四、虚空,五、 響,六、揵闢婆城,七、夢,八、影,九、鏡中像,十、化。

#### 1、譬喻之共通意義(p.196-p.197)

這些譬喻的共通意義,是:看也看到,聽也聽到,明明有這回事, 而其實卻是沒有的,根本沒有的。說他空、無所有,卻又看得 聽得分明。

試舉一容易理解的陽焰12來說:地上有水分,經太陽光的照射,化 爲水汽,在地面流動。遠遠望去,如一池水,在微波盪漾。口渴的 鹿見了,也會跑過去喝,所以或稱爲「鹿愛」。13

前方明明有水,微波盪漾,這是大家都見到的。但走到那邊,卻什 麼也沒有(水汽也是看不到的)。說沒有麼,遠遠的望去,還是水 波湯漾。

如幻,如化,如熱時焰,如光,如影?」(大正8,125c7-8);另參見《摩訶 般若波羅蜜經》卷26(大正8,412b17)。

<sup>10</sup> 九喻: 《大般若波羅蜜多經》卷11: 「若菩薩摩訶薩欲通達一切法如幻、如 夢、如響、如像、如光影、如陽焰、如空花、如尊香城、如變化事,唯心所現 性相俱空,應學般若波羅蜜多。」(大正5,58a26-29);另參見《大般若波羅 蜜多經》卷37(大正5,204b19-20);《大般若波羅蜜多經》卷36(大正 5,204b) ·

<sup>11</sup> 十喻:《摩訶般若波羅蜜經》卷1:「諸法如幻、如焰、如水中月、如虚空、如 響、如捷閩婆城、如夢、如影、如鏡中像、如化。」(大正8,217a21-23);另參見《大智度論》卷6(大正25,101c-105c);參見印順法師著《初 期大乘佛教之起源與開展》p.734; 《空之探究》p.261。

<sup>12 《</sup>大智度論》 符 6:「如炎者,炎以日光風動塵故,曠野中見如野馬,無智人初 見謂之為水。男相女相亦如是,結使煩惱日光熱諸行慶,邪憶念風,生死曠野 中轉,無智慧者謂為一相,為男、為女,是名如炎。復次,若遠見炎,想為 水,近則無水想。無智人亦如是,若遠聖法不知無我,不知諸法空,於陰界入 性空法中,生人相男相女相;近聖法,則知諸法實相,是時處誑種種妄想盡 除。以是故,說諸菩薩知諸法如炎。」(大正25,102b1-11)

參見《空之探究》第二章第三節〈無來無趣之生滅如幻〉,p.90。

<sup>13 《</sup>阿毘達뺽大毘婆沙論》祭44:「有緣無智。……若緣幻事、健達縛城,及旋 火輪、鹿愛等智,皆緣無境。」(大正27,228b21-23)

這樣,以水來說,見到水時,並沒有水的生起,不能說是有;過去 一看,水沒有了,不是水的滅去,也不能說是無。陽燄是這樣的不 生不滅, 非有非無, 宛然現有而其實是空的。以陽燄作譬喻, 一切 法也都這樣。

進一步說:有水,沒有水,由於遠處望去,或近處察看。陽燄的 水,並不是忽而有了,忽而沒有,陽燄一直是這樣這樣的,如如不 異。不能說是常住的,可也無所謂生滅。

不過這是譬喻,譬喻只能取其譬喻的意義而已。

#### 2、譬喻的不同解說(p.197)

十種譬喻,可以從種種方面作不同的解說,而主要是:似乎是有, 其實是空無所有的。

- (1) 《大智度論》說:「是十喻,為解空法故」; 14 「諸法雖空而有分 別,有難解空,有易解空,今以(十喻)易解空喻難解空。」15 所以,說幻、化等譬喻,是解了一切法空的。
- (2)後代的瑜伽派,依《解深密經》16意而別爲解說:虛空是譬喻圓成 實性的;幻、化等是譬喻依他起性的;別立空華喻,譬喻遍計所 執性。在羅什及以前的《放光》、《光讚》,是沒有空華喻的。

勝義生!當知我依三種無自性性,密意說言一切諸法皆無自性,所謂相無自性 性,生無自性性,勝義無自性性。

善男子!云何諸法相無自性性?謂諸法遍計所執相。何以故?此由假名安立為 相,非由自相安立為相,是故說名相無自性性。

云何諸法生無自性性?謂諸法依他起相。何以故?此由依他緣力故有,非自然 有,是故說名生無自性性。云何諸法勝義無自性性?謂諸法由生無自性性故, 說名無自性性,即緣生法,亦名勝義無自性性。何以故?於諸法中若是清淨所 緣境界,我顯示彼以為勝義無自性性,依他起相非是清淨所緣境界,是故亦說 名為勝義無自性性。

復有諸法圓成實相,亦名勝義無自性性。何以故?一切諸法法無我性名為勝 義,亦得名為無自性性,是一切法勝義諦故,無自性性之所顯故,由此因緣, 名為勝義無自性性。

善男子! 譬如空花,相無自性性,當知亦爾。

<sup>14 (</sup>大智度論) 卷6 (大正25,101c10)。

<sup>15 (</sup>大智度論) 卷6 (大正25,105c1-2)。

<sup>16 (</sup>解深密經)卷2 (大正16,694a13-b6):

這樣,幻、化等是說有而不是空了。然論般若法門的本義,是 不宜依據這一別解的。

## 四、一切法如幻如化 (p.198-p.199)

《般若經》說甚深,一切法都是甚深;說清淨,一切法都是清淨;說 空、無所有,一切法都是空、無所有;說法性,一切法都是法性;說 如幻、如化,當然是一切如幻、如化。

#### (一)如幻、如夢

如《經》說:

我說眾生如幻、如夢,須陀洹果亦如幻、如夢,……辟支佛道亦如幻、如夢。……我說佛法亦如幻、如夢,我說涅槃亦如幻、如夢。……設復有法過於涅槃,我亦說如幻、如夢。諸天子!幻、夢(與)涅槃,無二無別。<sup>17</sup>

這是「下本般若」,經文沒有簡別的,說一切法都如幻、如夢,涅 槃也是如幻、如夢的。

#### (二)如化

《摩訶般若波羅蜜經》卷26云:

一切法皆是化。於是法中,有聲聞法變化,有辟支佛法變化,有 菩薩摩訶薩法變化,有諸佛法變化,有煩惱法變化,有業因緣法 變化。以是因緣故,須菩提!一切法皆是變化。<sup>18</sup>

「中本般若」結束時,說到不同層次的一切法,都是如(變) 化的。

- 1、依聖法(聲聞法、辟支佛法、菩薩法、佛法)說
  - (1) 聲聞法:發心、修行、證沙門果等。

譬如幻像,生無自性性,當知亦爾。一分勝義無自性性,當知亦爾。

譬如虚空,惟是眾色無性所顧,遍一切處,一分勝義無自性性,當知亦爾;法 無我性之所顧故,遍一切故。

另參見演培法師著《解深密經語體釋》(p.197-p.206)。

- 17 (小品般若波羅蜜經) 卷1 (大正8,540c10-18)。
- 18 (摩訶般若波羅蜜經) 卷26 (大正8,415c24-28)。

- (2) 辟支佛法:是獨覺者的發心、修行、證果。
- (3) 菩薩法:如發菩提心,以般若爲導而修六度、四攝,得無生 忍,報得神誦,莊嚴淨土,成就眾生等。
- (4) 佛法:佛的一切種智,攝得十力、四無所畏、十八佛不共 法,大慈大悲,相好莊嚴等無邊功德。

※以上是聖法。

- 2、依凡夫法說
  - (5) 凡夫法:煩惱法,業因緣(感報)法,是五趣流轉的凡夫法。
- 3、小結 凡、聖,迷、悟,這不同層次的一切法,都是如化的。
- (三)幻、化似有而空,無實而不礙有(p.199)
  - 1、幻、化是似有而空的;空不是什麼都沒有,如《大智度論》說: 「空,不以不見為空,以其無實用故言空。」<sup>19</sup>幻、化是似有而空的,空是無實而不礙有的;說一切法空,一切法如幻、化,是說明的觀點不同,而不是內容的各別對立。
  - 2、這想到了上面<sup>20</sup> 曾經說到過的:《般若經》說十八空(或十六空、二十空),而每一種空,都是「非常非壞[減],何以故?本性爾故。」<sup>21</sup>

從非常非壞,知一切是空的,是本性如此,不是滅色而說空的。這 與論菩提心的因果相續,非常而不滅,<sup>22</sup>是完全相同的。

《般若經》廣說種種空,而定義都是:「非常非壞,何以故,本性爾故」 (《大般若波羅蜜多經》「第二分」卷413,大正7,73a19-b25)。經說十四空,十六空,十八空,二十空,依種種法義來顯示空,而一切都是約本性空說的。本性空是聖智證知的。

另參見《空之探究》第三章第五節〈空之解說〉p.170-p.173。

<sup>19 (</sup>大智度論) 卷6 (大正25,105b26-27)。

<sup>20</sup> 參見印順法師著《空之探究》第三章第七節〈自性空無自性空〉p.183:

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> (大般若波羅蜜多經) 〈第二分〉卷413 (大正7,73a19-b25)。

<sup>22 《</sup>小品般若波羅蜜經》卷7:「如然燈時,……非初焰燒,亦不離初焰;非後焰

- 3、所以,在超越情見的實義中,一切無二無別、無名無相,是眾生所 不能理解的。眾生處處取著,依名著相,形成無休止的生死苦迫, 爲了破除眾生的執見,所以說空、無所有以表示實義。
- 4、空不是什麽都沒有,爲了解開眾生的迷著,所以又說如幻、化等。 方便的說:如幻的就是空——本性空,本性空就是如幻、如化的一切。

## 五、即一切法而超越一切,不離一切法而畢竟空寂(p.199-p.200)

《般若經》中,或說「色即是空,空即是色」,也就是「幻不異 色,色不異幻。」23或說「一切不可說」24,「諸法空相中一切法 不可得 125。似乎說得不同。

#### (一) 藏傳與漢傳的論點

1、所以印度傳來的,如西藏所傳:或「許勝義諦現空雙聚,名理成如 幻;及許勝義諦唯於現境斷絕戲論,名極無所住。 26

燒,亦不離後焰。……是(燈)炷實燃。是因緣法甚深!菩薩非初心得阿耨多 羅三藐三菩提,亦不離初心得;非後心得阿耨多羅三藐三菩提,亦不離後心而 得阿耨多羅三藐三菩提。須菩提!於意云何?若心已滅,是心更生不?不也, 世尊!須菩提!於意云何?若心生,是滅相不?世尊!是滅相。須菩提!於意 云何?是滅相法當滅不?不也,世尊。須菩提!於意云何?亦如是住,如如住 不?世尊!亦如是住,如如住。須菩提!若如是住,如如住者,即是常耶?不 也,世尊! (大正8,567a27-b13)

另參見印順法師著〈初期大乘佛教之起源與開展〉p.733;〈空之探究〉p.171-p.172。

- 23 (小品般若波羅蜜經) 卷1 (大正8,538b27)。
- 24 參見《廳訶船若波羅密繆》祭17:「須菩提白佛言:希有世尊!諸法實相不可 說,而佛以方便力故說。世尊!如我解佛所說義,一切法亦不可說。 佛言:如是,如是。須菩提!一切法不可說,一切法不可說相即是空,是空不 可說。」(大正8,345c8-13)
- 25 參見《摩訶般若波羅蜜經》 祭24:「菩薩摩訶薩為眾生說法,亦不得眾生及一 切法,一切法不可得故。菩薩以不住法故住諸法相中,所謂色空乃至有為無為 法空。何以故?色乃至有為無為法,自性不可得故無有住處,無所有法不住無 所有法,自性法不住自性法,他性法不住他性法。何以故?是一切法皆不可得 故,不可得法當住何處?」」(大正8,397a21-28)
- <sup>26</sup>(1) 宗喀巴大師著《菩提道次第廣論》卷17(漢藏教理院刊本,p.27): 又有一類先覺知識,作如是言:「就立名言而立名者,略於二類大中觀

2、如依中國佛學說,「理成如幻」是空有無礙的中道;「極無所住」 是真空。

A、理成如幻:空有無礙的中道。 B、極無所住:斷絕戲論的真空。

#### (二) 印順法師的評論

- 1、然統觀《般若經》義,要在即一切法而超越一切。不離一切法而畢竟空寂,表示無生法忍的體悟,這是:「有所得無所得平等,是名無所得」<sup>27</sup>。「無二法、無不二法,即是道,即是果。……平等法中,無有戲論。」<sup>28</sup>
- 2、如以方便說<u>相即</u>,而<u>擬議圓融</u>;以方便說<u>不可得</u>,而<u>偏重空寂</u>,怕 都可能違失聖道實踐的般若宗趣!

師,謂於名言許外境者,名經部行中觀師;及於名言不許外境者,名瑜伽行中觀師。就立勝義亦立二名,謂許勝義諦現空雙聚,名理成如幻;及許勝義諦唯於現境斷絕戲論名極無所住。」二中初者許是靜命論師及蓬華戒等。其如幻及極無所住之名,印度論師亦有許者。總其印藏自許為中觀之論師,雖亦略有如是許者,然僅抉擇龍猛菩薩弟子之中大中觀師有何宗派,若諸細流誰能盡說?又其覺慧大譯師云:「就勝義門所立二宗,是令愚者覺其希有。」此說極善,以彼所說,唯就理智比量所量之義為勝義諦。理智所量順勝義諦故,假名勝義。《中觀莊嚴論》及《光明論》俱宣說故。又諸餘大中觀師,亦不許唯以正理斷除戲論便為勝義諦,故非善說。(佛陀教育基金會版,民國八十一年十月修訂版,p.404)

(2) 參見印順法師著 (如來藏之研究) p.90:

「般若法門」在開展中,漸演化為不同的二流:

一、在現證時,一切戲論、一切幻相都不現前,如清辨引《般若經》說:「慧眼都無所見」。這是「般若法門」的本義,如瑜伽師不許圓成實性是空,而在根本智證真如——真見道中,也還是一切依他幻相泯滅不現前的。二、西藏傳說有二宗,在於現境斷絕戲論的「極無所住」(如上所說)外,還有現起與空寂無礙的「理成如幻」。這二宗,在中國佛學中,就是證真空與中道了。

(3) 參見印順法師著《中觀今論》p.183-p.184:

《菩提道次第廣論》,西藏傳說龍樹學於勝義諦有二派: (一)、極無所住, (二)、現空如幻。《廣論》可以不承認有此二宗,但不能否認西藏從印度所 傳,確曾有此說。即現即空,即空即現的現空無礙,實為淵源於龍樹學的。

<sup>27 《</sup>摩訶般若波羅蜜經》 袋21 (大正8,374a4)。

<sup>28 《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷26 (大正8,414b27-c1)。

## 第四章 龍樹—中道緣起與假名空性之統一 第一節 龍樹與龍樹論 (p.201~p.208)

釋厚觀 (2005.10.5)

## 一、龍樹菩薩在中國佛教被尊爲八宗共祖(p.201)

龍樹菩薩,對空義有獨到的闡揚,爲學者所宗仰,成爲印度大乘的一 大流。在中國,或推算龍樹爲大乘八宗1的共祖。印度佛教史上,龍 樹可說是釋貸以下的第一人!

## 二、關於龍樹與龍叫、龍名等之辨異(p.201-p.202)

(一) 但龍樹的傳記,極爲混亂,主要是《楞伽經》中,「證得數喜地, 往生極樂國」<sup>2</sup>的那位龍樹,梵語Nāgāhvaya,應譯爲龍叫、龍名或 龍猛<sup>3</sup>,與Nāgārjuna——龍樹,是根本不同的。<sup>4</sup>

又法雲《翻譯名義集》卷1:「《西域記》云:『那伽關(音過)刺那,此云龍 猛,舊曰離樹,訛也。』什曰本傳云:『其母樹下生之,因目阿周那,阿周 那者,樹名也。以龍成其道,故以龍字,號曰龍樹。』」(大正 54 · 1065c15-18)

#### 4 印順法師《如來藏之研究》p.121:

漢譯《楞伽經》的離樹,依梵本及藏文本,是Nāgāhvaya,譯義為「龍呼」、 「龍叫」或「龍猛」,與龍樹的梵語不合,應該是龍樹以外另一位大德比丘。藏 譯本的《大雲經》說:梨車童子,名一切世間樂見。在佛滅後四百年出家,名龍 叫(Nāgāhvaya)比丘,盛大弘通我(佛)的教法;也說到得初(數喜)地。 月稱(Candrakīrti)造的《入中論》(釋),也引《大雲經》一切有情樂見音 子,以龍名比丘,廣大佛的教法。月稱的引文,也以為就是龍樹的。

<sup>1</sup> 大乘八宗:三論宗、法相宗、天台宗、華嚴宗、禪宗、淨土宗、密宗、律宗。

<sup>2 (</sup>入楞伽經) 卷9:「有大德比丘,名龍樹菩薩,能破有無見,為人說我法,大 乗無上法,證得歡喜地,往生安樂國。」(大正16,569a24-27)

<sup>3</sup> 關於「龍猛」之譯名,玄奘譯,辯機撰《大唐西域記》卷8:「南印度那伽關剌 樹那菩薩(唐言龍猛;舊譯曰龍樹,非也),幼傳雅譽,長擅高名,捨離欲愛,出 家修學,深究妙理,位登初地。有大弟子提婆者,智慧明敏,機神警悟。」 (大正51,912c17-20)

- (二)多氏《印度佛教史》說:南方阿闍黎耶龍叫(Nāgāhvaya),真實 的名字是如來賢(Tathāgata-bhadra),闡揚唯識中道,是龍樹的 弟子。5
- (三)月稱的《入中論》<sup>6</sup>,引《楞伽經》,又引《大雲經》說:「此雜車 子,一切有情樂見童子7,於我滅度後滿四百年,轉為茲錫,其名 日龍,廣宏我教法,後於極淨光世界成佛。」這位本名「一切有 情樂見」的,也是「龍名」,月稱誤以爲《中論》的作者龍樹了。

多拉那他(Tāranātha) 《印度佛教史》說:南方阿闍黎龍叫,真實名字是如來 賢(Tathāgata-bhadra),與提婆同時,為「唯識中道義」的唱道者。

7 關於「一切有情樂見(或譯爲「一切世間樂見」) 童子」,參見印順法師 (佛 教史地考論》p.273-p.274:

據一分學者傳說,一切世間樂見比丘,就是中觀論的作者——龍樹菩薩。龍樹也 是南天竺人,也出於正法欲滅的時代;《楞伽經》說蘸樹「往生安樂國」,《大 法鼓經》也說世間樂見比丘「生安樂國」; 《大雲經》說世間樂見比丘受娑多婆 呵那王的護持,《西域記》也說龍樹受娑多婆呵(引正)王的護持。這樣,世間 樂見比丘,很像就是離樹了。但審細的研求起來,世間樂見比丘,到底是另外一 人;不過在傳說中有些混雜而已。

- 一、龍樹的《大智度論》,已引述到《大雲經》;龍樹是見過《大雲經》的, 《大雲經》是先龍樹而成立的。
- 二、麓樹說:「一切大乘經中,《般若經》最大」,確立於性空了義的見地, 與《大雲》、《法鼓》等真常經,「一切空經是有餘說」的思想,無論如 何,也不能說是一致。
- 三、羅什的離樹傳,只說龍樹受一國王的護持,未說出名字;玄奘才肯定說是 娑多婆訶那王。其實,娑多婆訶那,為安達羅王朝諸王的通稱;安達羅王 朝有三百多年歷史,所以護持龍樹的,不一定就是護持世間樂見比丘的。
- 四、《楞伽經》中「往生安樂國」的龍樹, 梵語為Nāgāhvaya (義譯為龍叫, 實

在佛法中,如來藏與唯識(唯心)論,確是一脈相通的。這位持法比丘—— 一切世間樂見,可能就是龍叫,而被集入《楞伽經》中。「龍」,傳說中與 龍樹相混雜,於是龍樹與一切世間樂見比丘,也被糾纏在一起了。

<sup>5</sup> 多拉那他《印度佛教史》(寺本婉雅日譯本p.139)。

<sup>6《</sup>入中論》卷2:「問:如何得知龍猛菩薩無倒解釋經義?答:由教證知。如 《楞伽經》云:『南方碑達國有吉祥茲芻,其名呼曰龍,能破有無邊,於世宏 我教,善說無上乘,證得歡喜地,往生極樂國。』《大雲經》云:『阿難陀! 此離車子,一切有情樂見童子,於我滅度後滿四百年,轉為茲芻,其名曰龍, 廣宏我教法,後於極淨光世界成佛。』」(漢藏教理院刊本p.2-p.3)。

(四)與《大雲經》相當的,曇無讖所譯的《大方等無想經》說:「一切眾 生樂見梨車,後時復名眾生樂見,是大菩薩、大香象王,常為一切恭 敬供養、尊重讚嘆。」8大香象的象,就是「龍」(或譯「龍 象」)。爲一切尊重讚歎,也與《楞伽經》的「吉祥大名稱」相當。

這位龍叫,弘法於(西元320-)旃陀羅崛多(Candragupta)時代, 顯然是遲於龍樹的。傳說爲龍樹弟子(?);那時候,進入後期大 乘,如來藏、佛性思想,大大的流傳起來。

## 三、關於龍樹之出家修學及弘法的過程(p.202-p.204)

鳩摩羅什譯出的《龍樹菩薩傳》,關於龍樹出家修學,弘法的過程, 這樣說:9

## (一)出家學法

「入山,詣一佛塔,出家受戒。九十日中,誦三藏盡,更求異經, 都無得處。

龍樹青年出家時,佛像初興。佛的舍利塔,代表三寶之一的佛,爲 寺院的主要部分。大乘行者總稱佛塔及附屬的精舍爲塔,聲聞行者 總稱爲精舍、僧伽藍,其實是一樣的。所以龍樹在佛塔出家,就是 在寺院中出家。出家,都是在聲聞佛教的各部派寺院中出家,所以 先讀聲聞乘的三藏。

## (二)入雪山得大乘經

「遂入雪山,山中有塔,塔中有一老比丘,以摩訶衍經典與之。」

其後,又在雪山的某一佛寺中,讀到了大乘經典。雪山,有大雪 山、小雪山、都在印度西北。初期大乘是興起於南方、而大盛於北 方的。北方的大乘教區,是以鳥仗那(Udyāna)山陵地帶爲中心, 而向東、西山地延申的;向南而到犍陀羅 (Gandhāra)。10

為弘揚唯識中道的「如來賢」的別名),與(中觀論主) 龍樹梵語的 Nāgārjuna不同。

<sup>8 《</sup>大方等無想經》卷5(大正12,1100a6-9)。

<sup>9 〈</sup>龍樹菩薩傳》(大正50,184a-185b)。

<sup>10</sup> 參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.454。

《小品般若經》說:「後五百歲時,般若波羅蜜當廣流布北方」。11 晚出的薩陀波崙(Sadāpararudita)求法故事,眾香城就是犍陀羅。眾 香城主,深入大乘,書寫《般若經》恭敬供養,可看出大乘在北方的 盛況。龍樹在雪山佛寺中,讀到大乘經,是可以論定爲史實的。

#### (三)欲立師教戒

「[欲]立師教戒,更造衣服,令附儒法而有小異。」

龍樹有「立師教戒,更造衣服」的企圖。我(印順法師)以爲,問 題是大乘佛教,雖離傳統的聲聞佛教,獨立開展,但重法而輕律 儀,所以大乘的出家者,還是在部派中出家受戒,離不開聲聞佛教 的傳統,這是龍樹想別立大乘僧團的問題所在。可能爲了避免諍 執,或被責爲叛離佛教,這一企圖終於沒有實現。在傳說中,說他 有慢心,那是不知佛教實況的誤會。

#### (四) 龍宮取經與南天竺弘法

「大龍菩薩……接之入海。於宮殿中,開七寶藏,發七寶華函,以 諸方等深奥經典無量妙法授之。龍樹受讀,九十日中,通解甚 多。……龍樹既得諸經一相,深入無生,二忍具足。龍還送出, 於南天竺大弘佛法。

- 1、龍樹入龍宮取經,傳說極爲普遍。龍樹在龍宮中,讀到更多的大乘 經,「得諸經一相」,「一相」或作「一箱」。所得的經典,傳說 與《華嚴經》有關。
- 2、我(印順法師)曾有(龍樹龍宮取經考)12,論證爲:龍樹取經 處,在鳥茶(Udra),今奧里薩(Orissa)地方。這裡,在大海邊, 傳說是婆樓那(Varuna)龍王往來的地方。這裡有神奇的塔,傳說 是龍樹從龍宮得來的。這裡是《華嚴經》〈入法界品〉善財童子的 故鄉,有古塔廟。所以龍樹於龍宮得經,應有事實的

<sup>11 (</sup>小品般若波羅蜜經) 卷4 (大正8,555b3)。

<sup>12</sup> 參見印順法師著〈龍樹龍宮取經考〉〈佛教史地考論》p.211-p.221。

成分,極可能是從龍王的洞廟中得來的。後來龍叫七次入海的傳 說,也只是這一傳說的誇張。

烏茶,在(東)南印度,當時屬於安達羅(Andhra)的娑多婆訶 (Śātavāhana)王朝。13 龍樹在南印度弘法,受到娑多婆訶王朝某王 的護持,漢譯有《龍樹菩薩勸誡王頌》(共有三種譯本),名爲 《親友書》,就是寄給娑多婆訶國王的。

- 3、依多氏《印度佛教史》, 龍樹也在中印度弘法。
- 4、從龍樹在雪山區佛寺中研讀大乘,對北方也不能說沒有影響。
- 5、總之,龍樹弘法的影響,是遍及全印度的。
- 6、依《大唐西域記》,龍樹晚年住在國都西南的跋羅末羅山 (Bhrāmanagiri),也就在此山去世。14
- (五) 龍樹在世之年代

「去此世以來,至今始過百歲。南天竺諸國為其立廟,敬 奉如佛。」

《龍樹菩薩傳》說:「去此世以來,始過百歲」。依此,可約略推 見龍樹在世的年代。《傳》是鳩摩羅什於西元五世紀初所譯的,羅 什二十歲以前,學得龍樹學系的《中論》、《百論》、《十二門 論》。二十歲以後,長住在龜茲。前秦建元「十八年九月,(苻) 堅遣驍騎將軍呂光,……西伐龜茲及烏耆。」龜茲被攻破,羅什也 就離龜茲,到東方來。15建元十八年,爲西元382年。《龍樹傳》的 成立,一定在382年以前;那時,龍樹去世,「始過百年」,已有一

<sup>13</sup> 參見印順法師著〈佛教史地考論〉p.213 - p.214:「波斯匿王國名憍薩羅,但這 是北橋薩羅,南方還有南橋薩羅。……從西元前三世紀末到西元三世紀初,以 安達羅 (Andhra) 族興起而盛大的安達羅王朝,幅員極廣。如《西域記》中的 南憍薩羅,駄那羯磔迦、羯[飢-几+麥]伽、恭御陀、烏荼等,都是屬於安達羅王 朝的。《大唐西域記》(卷一〇),護持龍樹的(安達羅王朝的)姿多婆訶 王,也稱為憍薩羅國王。據多氏《印度佛教史》(一五·三)說:護持龍樹的 南方國王,名優陀延王,也許是從烏茶得名的。」

<sup>14 (</sup>大唐西域記) 卷10: 「跋邏末羅者養山(唐言黑峰)。」(大正51,929c23)

<sup>15 (</sup>高僧傳) 卷2 (大正50,331b20-23)。

百零年了。所以在世的時代,約略爲西元150-250年,這是很壽 長了。

後來傳說「六百歲」等,16 那只是便於那些後代學者,自稱親從龍 樹受學而已。

#### 四、龍樹菩薩的著作(p.204-p.206)

#### (一) 《龍樹傳》所傳龍樹的著作

龍樹的著作,據《龍樹傳》說:「廣明摩訶衍,作優波提舍十萬 偈。又作《莊嚴佛道論》五千偈,《大慈方便論》五千偈,《中 論》五百偈,令摩訶衍教大行於天竺。又造《無畏論》十萬偈, 《中論》出其中。」17西藏所傳,《中論》釋有《無畏論》,或說 是龍樹的自釋:「造《無畏論》十萬偈,《中論》出其中」, 就是依此傳說而來的。

龍樹壽很高,大乘佛教由此而大大的發揚,有不少著作,論理是當 然的,現依漢譯者略說。

## (二)三類之著作

龍樹的論著,可分爲三類:

#### 1、抉擇甚深義

## (A) 五正理聚

西藏傳譯有《中論》(頌),《六十頌如理論》,《七十空 性論》、《迴諍論》、《大乘破有論》、稱爲五正理聚。漢譯

龍樹菩薩傳并付法藏傳云:「有一大士,名曰龍樹(依傳云:『佛去世後七百年 內出現於世。』依奘法師傳云:『西梵正音名為龍猛,舊翻訛略,故曰龍 樹。』佛去世後三百年出現於世,壽年七百歲,故人錯稱佛滅後七百年出 世)。…… (大正53,681c21-23)

17 (龍樹菩薩傳) (大正50,184c17-21);印順法師《印度佛教思想史》p.123: 「優波提舍十萬偈」,應該就是《大智度論》;經的釋論,一般是稱為「論議」 --·優波提舍的。《十住毘婆沙論》,是菩薩道----十地的廣釋,可能就是《莊 嚴佛道論〉。《中論》,傳說出於《無畏論》,那《無畏論》是龍樹所作偈頌 (及注釋)的總集了。

<sup>16</sup> 關於龍樹菩薩壽長之傳說,《法苑珠林》卷53云:

#### 與之相當的:

- (1)《中論》頌釋,有鳩摩羅什所譯的青目釋《中論》;唐波 羅頗迦羅蜜多羅所譯,分別明(清辨)所造的《般若燈 論》;趙宋惟淨所譯的,安慧所造的《大乘中觀釋論》 ——三部。
- (2)後魏毘目智仙與瞿曇(般若)流支共譯的《迴諍論》。
- (3)宋施護所譯的《六十頌如理論》。
- (4)《大乘破有論》。
- (5)《七十空性論》,法尊於民國三十三年(?),在四川漢 藏教理院譯出。

這五部,都是抉擇甚深義的。

(B) 《十二門論》與《壹輸盧迦論》 鳩摩羅什所譯的《十二門論》;瞿曇般若流支譯的《壹輸慮 迦論》<sup>18</sup>,都屬於抉擇甚深義的一類。

#### 2、菩薩廣大行

屬於菩薩廣大行的,有三部:

(1)《大智度論》,鳩摩羅什譯,爲「中本般若」經的釋論。 僧叡序說:「有十萬偈,……三分除二,得此百卷。」19 《論》的後記說:「論初品三十四卷,解釋(第)一品, 是全論具本,二品以下,法師略之, ……若盡出之,將十 倍於此。」<sup>20</sup>,這部《般若經》的釋論,是十萬偈的廣論, 現存的是略譯。有的說: 這就是〈龍樹菩薩傳〉所說: 「廣明摩訶衍,作優波提舍十萬偈。」

<sup>18《</sup>賣輸鷹迦論》中云:「以何義故造此一偈論?」(大正30,253a9);又《一 切經音義〉卷66云:「首盧(亦名室路迦,或言翰盧迦。彼印度數經皆以三十二 字為一輸盧迦,或名伽陀,即一偈也。)」(大正54,741c24)。「輸盧迦」即 śloka, 印度以32音節爲一偈(śloka),故《壹輪盧迦論》意譯爲《一偈論》。

<sup>19 (</sup>摩訶般若波羅蜜經釋論序) (大正25,57b8-11)。

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> 《大智度論》「後記」(大正25,756c14-18)。

- (2)《十住毘婆沙論》,鳩摩羅什譯。這是《十地經》——《華 嚴經》「十地品」的釋論,共一七卷,僅釋初二地。此論 是依〈十地經〉的偈頌,而廣爲解說的。
- (3)《菩提資糧論》,本頌是龍樹造,隋達摩笈多譯。21
- 3、有事有理,自成一例(《龍樹菩薩勸誡王頌》) 唐義淨譯的《龍樹菩薩勸誠王頌》; 異譯有宋 僧伽跋摩的《勸發諸 王要偈》;宋 求那跋摩的《龍樹菩薩爲禪陀迦王說法要偈》。這是 爲在家信者說法,有淺有深,有事有理,自成一例。

## 五、關於龍樹學之傳承(p.206)

- (一) 西藏所傳的龍樹學 西藏所傳的,是後期中興的龍樹學。
- (二) 龍樹學在印度的衰落與中興 在佛教史上,龍樹與弟子提婆以後,龍樹學中衰,淮入後期大乘時 代。22 到西元四、五世紀間,與無著、世親同時的僧護門下,有佛 護與清辨,龍樹學這才又盛大起來。
- (三)後期龍樹學對「世俗安立」的歧異 後期的龍樹學,以「一切法皆空」爲了義說,是一致的,但論到世 俗的安立,不免是各說各的。如:
  - 1、佛護的弟子月稱,是隨順說一切有部的。
  - 2、清辨是隨順經部的。
  - 3、後起的寂護,是隨順大乘瑜伽的。

中國舊傳:提婆的弟子羅睺羅跋陀羅(Rāhulabhadra),「以常樂我淨釋八不」, 顯然已傾向於《大般涅槃經》(前分)的「如來藏我」了。西藏傳說:羅睺羅跋 陀羅弟子,有羅睺羅密多羅 (Rāhulamitra), 再傳弟子龍友 (Nāgamitra), 龍友 的弟子僧護。西元三世紀末以下,約有一百年,龍樹學是衰落了;雖說傳承不 絕,實沒有卓越的人物,中國佛教界,竟不知他們的名字。

<sup>21 〈</sup>菩提資糧論〉共6卷(大正32冊),本頌是龍樹造,頌的解釋爲自在比丘。

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉p.208, 註12:

#### (四)後期龍樹學重於抉擇甚深空義,而略於世俗的安立

世俗安立的自由擇取,可說適應的不同,也表示了無所適從。這由於後期的龍樹學者,只知龍樹所造的《中論》等五正理聚,但五正理聚抉擇甚深空義,而略於世俗的安立。

## 六、〈大智度論〉是否爲龍樹所造(p.206-p.207)

#### (一) 西藏所傳後期中觀學不知《大智度論》等論

龍樹爲大乘行者,抉擇甚深空義,難道沒有論菩薩廣大行嗎?西元四、五世紀間,由鳩摩羅什傳來的,有《般若經》(二萬二千頌本)的釋論——《大智度論》,《華嚴經》「十地品」的釋論——《十住毘婆沙論》。這兩部龍樹論,是在甚深義的基石上,明菩薩廣大行;對於境、行、果,都有所解說,特別是聲聞與菩薩的同異。

龍樹曾在北方修學; 《大智度論》說到聲聞學派,特重於說一切有系。龍樹學與北方(聲聞及大乘般若)佛教的關係極深,宏傳於北方,很早就經西域而傳入我國。

北印度的佛教,漸漸的衰了。後起的佛護、清辨,生於南方;在中印度學得中觀學,又弘傳於南方。這所以西藏所傳的後期中觀學,竟不知道《大智度論》等。<sup>23</sup>世俗安立,也就不免無所適從了!

## (二) 《大智度論》論文雖有部分疑義,但大體應爲龍樹所造

近代的部分學者,由於西藏沒有《大智度論》,月稱、清辨等沒有 說到《大智度論》等,而《大智度論》論文,也有幾處可疑<sup>24</sup>,因 此說《大智度論》不是龍樹造的。

我(印順法師)以爲,簡譯全書爲三分之一的《大智度論》,是 一部十萬偈的大論。《大智度論》的體例,如僧叡《序》所說: 「其為論也,初辭擬之,必標眾異以盡美;卒成之終,則舉無執以

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> 關於後期中觀學者不知〈大智度論〉等論,另參見印順法師著〈大智度論之作者及其翻譯〉,收於〈永光集〉p.108-p.109。

<sup>24</sup> 參見印順法師〈大智度論之作者及其翻譯〉,收於〈永光集〉p.14-p.22。

盡善。」<sup>25</sup>這與《大毘婆沙論》的體例:「或即其殊辩,或標之銓 評」26,非常近似。這樣的大部論著,列舉當時(及以前)的論 義,在流傳中,自不免有增補的成分,與《大毘婆沙論》的集成一 樣。如摭拾幾點,就懷疑全部不是龍樹論,違反千百年來的成說, 那未免太輕率了!

無論如何,這是早期的龍樹學。

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> 〈摩訶般若波羅蜜經釋論序〉 (大正25,57a20-22)。

<sup>26 (</sup>出三藏記集) 卷10 (大正55,74a7)。

# 第四章 龍樹—中道緣起與假名空性之統一 第二節 《中論》與《阿含經》 (p.209~p.216)

释厚觀 (2005.10.12)

## 一、論書之類別(p.209)

論書,有「釋經論」,「宗經論」。

#### (一)釋經論

釋經論,是依經文次第解說的。

- 1、有的以爲:如來應機說法,所集的經不一定是一會說的,所以不妨 說了再說,也不妨或淺或深。
- 2、有的以爲:如來是一切智人,說法是不會重複的,所以特重先後次第。 《大智度論》與《十住毘婆沙論》,是釋經論而屬於前一類型的,有南 方(重)經師的風格<sup>1</sup>;與(重)論師所作的經釋,如無著的釋經論<sup>2</sup>, 體裁不同。

#### (二)宗經論

宗經論,是依一經或多經而論究法義,有阿毘達磨傳統的,都是深 思密察,審決法義,似乎非此不可。《中論》是宗經論,但重在抉 擇深義。

- 1(1)參見印順法師著《印度佛教思想史》p.137:「龍樹是論師,但也有經師隨 機方便而貫通的特長,一切論議是與修持相關聯的。」
  - (2) 參見印順法師著〈華雨集〉第二冊p.6: 對於佛的應機說法,或廣或略,或同或異,或淺或深,加以分別、抉擇、 條理,使佛法的義解與修行次第,有一完整而合理的體系,所以儒法是宗 教而又富於學術性的。但論者的思想方式,各有所長;不同的傳承發展, 論義也就有部派的異義。等到「大乘佛法」與起,又依大乘經造論。如龍 樹論,是南方經師及北方論學的綜合者。無著、世親等論書,淵源於說一 切有部的經師及論師,更接近阿毘達磨論者。論是經過分別、抉擇,不是 依文解義的。
- <sup>2</sup> 如無著菩薩浩,隋南印度三藏達廢笈多譯《金剛般若論》(大正25,757a-766a);無著菩薩造,隋達摩岌多譯《金剛般若波羅蜜經論》(大正25,766b-781a) ·

#### (三)觀行論

其實,論書還有「觀行論」3一類,以觀行(止觀)爲主。《中論》 二十七品,每品都稱爲「觀」,所以古稱《中論》爲中觀。如僧肇 《物不遷論》說:「中觀云:觀方知彼去,去者不至方」4。

- ※《中論》是宗經論,以觀行爲旨趣,而不是注重思辨的。
- ※ 龍樹所學,綜貫南北、大小,而表現出獨到的立場。
- ※ 現在論究龍樹的空義,以《中論》爲主,這是後期中觀學者所共通 的;以《大智度論》等爲助,說明《中論》所沒有詳論的問題。

## 二、〈中論〉與〈阿含經〉、〈般若經〉之關係(p.209-p.210)

(一)《中論》的核心論題

《中論》開宗明義,是:「不生亦不滅,不常亦不斷,不一亦不 異,不來亦不出:能說是因緣,善滅諸戲論,5。

《中論》所要論的,是因緣,(新譯爲緣起),是八不的緣起;八 不的緣起,就是中道。

(2) 參見印順法師著《原始佛教聖典之集成》p.857: 論書,以「阿毘達磨」為主流,而佛教界還有「釋經論」(《順正理論》卷 71,大正29,728a)、「觀行論」(《順正理論》卷59,大正29,668b)的 存在。《義釋》的性質,是「釋經論」;《無礙解道》的性質,是「觀行 論」。與「經師」的「釋經論」,「瑜伽師」(禪師)的「觀行論」,風格 多少不同;這是銅鍱部阿毘達磨者所作,有阿毘達磨的氣味,但到底不是阿 毘達磨論。

<sup>3(1)</sup>參見印順法師著《原始佛教聖典之集成》p.83:「初期的聖典,大概的 說:法(經)的論書,有阿毘達磨論、釋經論、觀行論,形成以阿毘達磨 論為主的,離經法而獨立的論藏。

<sup>4</sup> 僧肇著〈肇論〉卷1:「中觀云:觀方知彼去,去者不至方。斯皆即動而求靜, 以知物不遷。」(大正45,151a21-22)

<sup>5《</sup>中論》卷1〈觀因緣品第一〉(大正30,1b14-16)。

- (二)從八不緣起看《中論》與《般若經》之關係(p.210) 八不緣起的含義,可說與《般若經》相同;而以緣起爲論顯,以八 不來闡明,卻不是《般若經》的。6
- (三)《中論》是以大乘學者的立場,抉發《阿含》的緣起深義(p.210) 我(印順法師)以爲:
  - 1、「《中論》是《阿含經》的通論;是通論《阿含經》的根本思想, 抉擇《阿含經》的本意所在」。
  - 2、「《中論》確是以大乘學者的立場,確認緣起、空、中道爲佛法的 根本深義。……抉發《阿含》的緣起深義,將佛法的正見,確樹於 緣起中道的磐石<sub>1</sub>7。

這一理解,我曾廣爲引證,但有些人總覺得《中論》是依《般若經》 浩的。

<sup>6</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉p.218-p.219:

<sup>《</sup>中論》依緣起而明即空的中道。空是離諸見的,「下本般若」確是這樣說 的:「以空法住般若波羅蜜,……不應住色若常若無常,……若苦若 樂, ……若淨若不淨, ……若我若無我, ……若空若不空。」(受等同此說) (《小品般若波羅蜜經》卷1(大正8,540b)。但經文說空,多約涅槃超越 說,或但名虛妄無實說。依緣起說中道,「下本般若」末後才說到,如《小品 般若波羅蜜經》卷9 (大正8,578c)說:「須菩提!般若波羅蜜無盡, (如) 虚空無盡故,般若波羅審無盡。……色無盡故,是生般若波羅審;受、想、 行、繼無盡故,是生般若波羅蜜。須菩提!菩薩坐道場時,如是觀十二因緣, 離於二邊,是為菩薩不共之法」。《阿含經》說,佛是順逆觀十二緣起而成佛 的。「下本般若」末後,正是說明菩薩坐道場,得一切智(智)的般若正觀。 不落二邊(中道)的緣起,《般若經》說是「如虚空不可盡」。但如虚空不可 盡,經上也約五蘊、十二處等說,所以不能說是以緣起來闡明中道,因為在 《般若經》的歷法明空中,緣起與蘊、處、界、諦、道品等一樣,只是種種法 門的一門而已。)

<sup>7</sup> 參見印順法師著《中觀今論》p.18; p.24。

這也難怪!印度論師——《順中論》8、《般若燈論》9等,已就是這 樣說了。

(四)《中論》本著「般若法門」的深悟,而抉發《阿含經》的深義 (p.210)

我也不是說,《中論》與《般若經》無關,而是說:龍樹本著「般 若法門」的深悟,不如有些大乘學者,以爲大乘別有法源,而 [是]肯定爲佛法同一本源。不過一般聲聞學者,偏重事相的分

- 8(1) 《順中論義入大般若波羅蜜經初品法門翻譯之記》: 「龍勝菩薩通法之師,依《大般若》,而造《中論》眾典,於義包而不 悉。大乘論師,名阿僧佉,解未解處,別為此部。」(大正30,39c10-12)
  - (2) 龍勝菩薩造,無著菩薩釋〈順中論義入大般若波羅蜜經初品法門〉卷上: 問曰:汝說此論,義無次第,或有次第,何意因緣,而說義論,如所依 法,如是造論?
    - 答曰:此如是義。世尊已於《大經》中說言:「憍尸迦!於未來世,若善 男子,若善女人,隨自意解,為他說此般若波羅蜜,彼人唯說相似 般若波羅密,非說真實般若波羅密。……佛言:憍尸迦!彼人當說 色無常,乃至說讖無常。如是說苦、無我、不寂靜、空、無相、無 願,如是乃至說一切智。彼如是人,不知方便,有所得故。……若 是般若波羅蜜者,彼無少法可取可捨,若生,若滅,若斷,若常, 若一義,若異義,若來,若去,此是真實般若波羅蜜。」(參見 《大般若波羅蜜多經》卷541,大正7,784c21-785b2)

依彼因緣故造此論,我如是知般若波羅蜜。此方便故,我今解釋,所謂 入《中論》門。 (大正30,40 a3-b1)

- (3) 《順中論》卷下:「問曰:何者阿含?答曰:此如是義,於《大經》中, 如來說言:須菩提!一切諸法去來行空,彼人不覺,取著不捨,而彼空 法,不去不來,無有一法而不空者。又復說言:一切諸法悉不來者,此是 阿含。」(大正30,49c3-8)
- 9(1) 《般若燈論釋》卷1〈釋觀緣品第一〉:「『瞢斷諸分別,滅一切戲論;能 拔除有根,巧說真實法;於非言語境,善安立文字;破惡慧妄心,是故稽 首禮。』釋曰:如是等偈,其義云何?我師聖者,如自所證,於深般若波 羅蜜中,審驗真理,開顯實義,為斷諸惡邪慧網故。彼惡見者,雖修梵 行,以迷惑故,皆成不善。今欲令彼悟解正道,依淨阿含,作此《中 論》,宣通佛語。」(大正30,51b22-c1)。

別,失去了佛說的深義。所以〔龍樹《中論》〕就《阿含經》所說 的,引起部派異執的,一一加以遮破,而顯出《阿含經》的深義, 也就通於《般若》的深義。

#### 三、〈中論〉爲〈阿含經〉之通論(p.210-p.213)

從前所論證過的,現在再敘述一下10:

(一)以八不說明中道的緣起說,淵源於《阿含經》(p.210-p.211) 《中論》的歸敬頌,明八不的緣起。緣起是佛法不共外道的特色,緣 起是離二邊的中道。說緣起而名爲「中」(論),是《阿含》而不 是《般若》11。

中消中,

- 1、不常不斷的中道,如《雜阿含經》卷12(300經)說:「自作自覺 [受],則墮常見;他作他覺[受],則墮斷見。義說、法說,離此二 邊,處於中道而說法,所謂此有故彼有,此起故彼起,……」12。
- 2、不一不異的中道,如《雜阿含經》卷12(297經)說:「若見言命即 是身,彼梵行者所無有;若復見言命異身異,梵行者所無有。於此 二邊,心所不隨,正向中道,賢聖出世如實不顛倒正見,謂緣生老 死, ……綠無明故有行」13。

<sup>(2) (</sup>般若燈論釋) 卷15:「以《般若》妙理,開演此《中論》。」(大正 30 · 135c11)

<sup>10 〈</sup>中觀今論〉p.18-p.23。〈中觀論頌講記〉p.43-p.46。

<sup>11</sup> 參見印順法師著《空之探究》p.218-p.219; p.223-p.224。

<sup>12 《</sup>雜阿含經》卷12 (300經):「佛告婆羅門:自作自覺,則墮常見;他作他 覺,則墮斷見。義說、法說,離此二邊,處於中道而說法,所謂此有故彼有, 此起故彼起,緣無明行乃至純大苦聚集。無明滅則行滅,乃至純大苦聚滅。」 (大正2,85c10-15)

另參見《雜阿含經》卷34(961經)(大正2,245b)。

<sup>13 《</sup>雜阿含經》卷12 (297經):「若見言命即是身,彼梵行者所無有;若復見言 命異身異,梵行者所無有。於此二邊,心所不隨,正向中道,賢聖出世如實不

- 3、不來不出的中道,如《雜阿含經》卷13(335經)說:「眼生時無有 來處,滅時無有去處。……除俗數法,俗數法者,謂此有故彼有, 此起故彼起 14。
- 4、不生不滅的中道,《阿含經》約無爲——涅槃說。<sup>15</sup>涅槃是苦的止 息、寂滅,在《阿含經》中,是依緣起的「此無故彼無,此滅故彼 滅」而闡明的。
- ※以八不說明中道的緣起說,淵源於《雜阿含經》說,是不庸懷疑 的!
- (二) 《中論》引證的佛說多出於《阿含經》(p.211-p.212) 《中論》所引證的佛說,多出於《阿含經》。
  - 1、〈觀本際品第11〉說:「大聖之所說,本際不可得」16,出於《雜 阿含經》卷10(266經)說:「無始生死,……長夜輪迴,

顛倒正見,謂緣生老死,如是生、有、取、愛、受、觸、六入處、名色、識、 行, 緣無明故有行。」(大正2,84c20-25)

- 14 (雜阿含繆) 卷13 (335繆):「云何為第一義空經?諸比丘!眼生時無有來 處,滅時無有去處。如是眼,不實而生,生已盡滅,有業報而無作者,此陰滅 已,異陰相續,除俗數法。耳、鼻、舌、身、意,亦如是說,除俗數法。俗數 法者,謂此有故彼有,此起故彼起,如無明緣行,行緣識,廣說乃至絕大苦聚 集起。又復此無故彼無,此滅故彼滅,無明滅故行滅,行滅故識滅,如是廣認 乃至純大苦聚滅。」(大正2,92c16-24)
- 15 《雜阿含經》卷12 (293經):「此甚深處,所謂緣起;倍復甚深難見,所謂一 切取離、愛肅、無欲、寂滅、涅槃。如此二法,謂有為、無為。有為者,若 生、若住、若異、若滅;無為者,不生、不住、不異、不滅:是名比丘諸行 苦、寂滅涅槃。」(大正2,83c13-17)
- 16 (中論)卷2 〈觀本際品第11〉:「大聖之所說,本際不可得,生死無有始,亦 復無有終。」(大正30,16a8-9)

參見印順法師著《中觀論頌講記》p.209:「釋尊在經上說:『眾生無始以來, 生死本際不可得』。什麼叫本際?為什麼不可得?本際是本元邊際的意思,是 時間上的最初邊,是元始。眾生的生死流,只見他奔放不已,求他元初是從何 而來的,卻找不到。時間的元始找不到,而世人卻偏要求得他。約一人的生命 說,是生命的元始邊際;約宇宙說,是世界的最初形成。在現象中,尋求這最 初的,最究竟的,或最根本的,永不可得。」

不知苦之本際」17。「無始生死」的經說,龍樹引歸「何故而戲 論,謂有生老死,18的空義。

- 2、〈觀行品第13〉說:「如佛經所說,虛誑妄取相」19。以有爲諸 行,由妄取而成的虛誑[妄],以涅槃爲不虛誑;龍樹解說爲:「佛說 如是事,欲以示空義,20。
- 3、〈觀有無品第15〉說:「佛能滅有無,於化迦旃延,經中之所

- 19(1)《中論》卷2〈觀行品第13〉(青目釋):「『如佛經所說,虛誑妄取 相,諸行妄取故,是名為虛誑。」虚誑者,即是妄取相;第一實者,所謂 涅繫,非妄取相。以是經說故,當知有諸行虛誑妄取相。」(大正 30 · 17a27-b2)
  - (2)參見:Suttanipāta (《繆集》),739:「此苦須當知,處偽破壞法,此智 觸衰滅,認斯可離貪,諸受滅盡故,無愛故寂滅。」;另參見Samyuttanikāya (《相應部》) IV, p.205。
  - (3)參見:Suttanipāta (《經集》),757:「愚者如所思,由思為所異。愚思 成處妄,暫法虛妄法。 | Suttanipāta (《經集》),758:「涅槃非妄法, 諸聖知真實。彼等解真實,無愛故寂滅。」
  - (4) 參見: (雑阿含經) 卷10(265經):

「觀色如聚沫,受如水上泡,想如春時錢,諸行如芭蕉。

諸識法如幻,日種姓尊說。周匝諦思惟,正念姜觀察;

無實不堅固,無有我我所。於此苦陰身,大智分別說。

離於三法者,身為成棄物。壽暖及諸識,離此餘身分,

永棄丘塚間,如木無識想。此身常如是,幻偽誘愚夫,

如殺如毒刺,無有堅固者,比丘勤修習,觀察此陰身,

畫夜常專精,正智繫念住,有為行長息,永得清涼處。」(大正2,69a18-b2)

<sup>20</sup> 《中論》 符2 《觀行品第13》 ( 賣目釋 ):「『處誰妄取者,是中何所取,佛說, 如是事,欲以示空義。』若妄取相法即是虛誑者,是諸行中為何所取?佛如是 說,當知說空義。問曰:云何知一切諸行皆是空?答曰:一切諸行虛妄相故 空,諸行生滅不住,無自性故空。諸行名五陰,從行生故。五陰名行,是五陰 皆虚妄無有定相。」(大正30,17b3-10)

<sup>17 (</sup>雜阿含經) 卷10 (266經):「佛告諸比丘:於無始生死,無明所蓋,愛結所 繋,長夜輪週,不知苦之本際。」(大正2,69b5-7)

<sup>18 (</sup>中論) 卷2 《觀本際品第11》:「若使初後共,是皆不然者,何故而戲論,謂 有生老死。」(大正30,16b8-9)

說,離有亦離無」21。此出於《雜阿含經》卷12(301經)說:「世 間有二種依,若有、若無。……世間集如實正知見,若世間無者不 有(離無);世間滅如實正知見,若世間有者無有(離有):是名 離於二邊,說於中道,22。

離有無二邊的緣起中道,爲《中論》重要的教證。

4、〈觀四諦品第24〉說:「世尊知是法,甚深微妙相,非鈍根所及, 是故不欲說」23。這如《增壹阿含經》說:「我今甚深之法,難曉 難了,難可覺知, ……設吾與人說妙法者, 人不信受, 亦不奉 行。……我今宜可默然,何須說法」24。

各部廣律,在梵天請法前,也有此「不欲說法」的記錄25。

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> 《中論》卷3〈觀有無品第15〉(大正30,20b1-2)。

<sup>22(1)《</sup>雜阿含經》卷12(301經):「世間有二種依,若有、若無,為取所 觸;取所觸故,或依有,或依無。若無此取者,心境繁著、使,不取、不 住,不計我,苦生而生,苦滅而滅;於彼不疑、不惑,不由於他而自知, 是名正見,是名如來所施設正見。所以者何?世間集,如實正知見,若世 間無者不有;世間滅,如實正知見,若世間有者無有。是名離於二邊,說 於中道。」(大正2,85c21-28)

<sup>(2)</sup> 另參見:《雜阿含經》 第10(262經):「阿難語闡陀言:『我親從佛聞, 教摩訶迦旃延言:世人顛倒,依於二邊,若有、若無。世人取諸境界,心 便計著。迦旃廷!若不受,不取,不住,不計於我,此苦生時生、滅時 滅。迦旃廷!於此不疑、不惑,不由於他而能自如,是名正見如來所說。 所以者何?她旃延!如實正觀世間集者,則不生世間無見;如實正觀世間 滅,則不生世間有見。迦旃廷!如來離於二邊,說於中道:所謂此有故彼 有,此生故彼生,謂緣無明有行,乃至生老病死、憂悲惱苦集。所謂此無 故彼無,此滅故彼滅,謂無明滅則行滅,乃至生老病死、憂悲惱苦滅。』 尊者阿難說是法時,闡陀比丘遠塵、離垢,得法眼淨。, (大正2,66c25-67a9)

<sup>23 (</sup>中論) 卷4 (觀四諦品第24) (大正30,33a14-15)。

<sup>24 (</sup>增膏阿含經)祭10 (葡請品第19·1):「我今其深之法,難曉難了,難可覺 知,不可思惟。休息微妙,智者所覺知,能分別義理,習之不厭,即得歡喜。 設吾與人說妙法者,人不信受,亦不奉行者。唐有其勞,則有所損,我今宜可 默然,何須說法。」(大正2,593a25-29)

<sup>25</sup> 參見 (四分律) 卷32 (大正22,786c15-787b4); (根本說一切有部毘奈耶破 僧事》卷5(大正24,126b)。

- 5、〈觀四諦品第24〉說:「是故經中說:若見因緣法,則為能見佛, 見苦集滅道」26,如《稻芋經》說27。見緣起即見法(四諦),如 《中阿含》《象跡喻經》說28。
- 6、〈觀涅槃品第25〉說:「如佛經中說:斷有斷非有」<sup>29</sup>。這是〈雜 阿含經》卷9(249經)說:「盡、離欲、滅、息、沒已,有亦不應 說,無亦不應說。……離諸虛偽[戲論],得般涅槃,此則佛說,30。
- (三)《中論》所討論的內容是「阿含」、「阿毘達磨」的法義(p.212p.213)

(中論) 凡二十七品。

《青目釋》以爲:前二十五品,「以摩訶衍說第一義道」,後二品 「說聲聞法入第一義道」31; 〈無畏論〉也這樣說。32

[印順法師評:]然依上文所說,緣起中道的八不文證,及多引 《阿含經》說,我不能同意這樣的判別。《中論》所觀所論的,沒 有大乘法的術語,如菩提心,六波羅蜜,十地,莊嚴佛土等,而是

<sup>26 (</sup>中論) 卷4 (觀四諦品第24) (大正30,34c 6-7)。

<sup>27 《</sup>佛說稻羋譬經》:「今日世尊睹見稻芊而作是說:汝等比丘,見十二因緣, 即是見法,即是見佛。」(大正16,816c24-25)

<sup>28《</sup>中阿含經》卷7,第30經《象跡喻經》:「世尊亦如是說:若見緣起便見法, 若見法便見緣起。」(大正1,467a9-10)

<sup>29 (</sup>中論) 卷4 (觀涅槃品第25):「如佛經中說,斷有斷非有,是故知涅槃,非 有亦非無。」(大正30,35b14-15)

<sup>30 (</sup>雜阿含經) 卷9 (249經):「尊者阿難又問舍利弗:如尊者所說,六觸入處 盡,離欲、滅、息沒已。有亦不應說,無亦不應說,有無亦不應說,非有非無 亦不應說,此語有何義?尊者舍利弗語尊者阿難:六觸入處盡、離欲、滅、 息、沒已,有餘耶?此則虚言。無餘耶?此則虚言。有餘無餘耶?此則虚言。 非有餘非無餘耶?此則虛言。若言六觸入處盡、離欲、滅、息、沒已,離諸虛 偽,得般涅槃,此則佛說。」(大正2,60a12-21)

<sup>31 《</sup>中論》卷4 〈觀十二因緣品第26〉 (青目釋):「問日:汝以摩訶衍說第一義 道,我今欲聞說聲聞法入第一義道。」(大正30,36b18-19)。

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> 參見寺本婉雅譯《( 梵漢獨對校·西藏文和譯) 龍樹造·中論無畏疏》, p.528,東京,國書刊行會,昭和49年2月。

「阿含」及「阿毘達磨」的法義。《中論》是依四諦次第的,只是經 大乘行者的觀察, 抉發《阿含經》的深義, 與大乘深義相契合而已。 這不妨略爲分析:

#### ◎初二品:總觀八不的始終

1、〈觀(因)緣1品第1〉觀緣起的集無所生。

〈觀去來品第2〉觀緣起的滅無所去。

※ 這二品,觀緣起的不生(不滅),(不來)不去,總觀八不 的始終。

#### ◎第3品-第27品:別觀四諦

※以下別觀:

#### ○苦諦(第3-第5品)

2、〈觀六情品第3〉,〈觀五陰品第4〉,〈觀六種[界]品第 5) ,即觀六處、五蘊、六界,論究世間——苦的中道。

# ○集諦(第6-第17品)

3、〈觀染染者品第6〉,觀煩惱法;

〈觀三相品第7〉,觀有爲——煩惱所爲法的三相。

〈觀作作者品第8〉,〈觀本住品第9〉,〈觀然可然品第 10),明作者、受者不可得。與上二品合起來,就是論究 惑招生死,作即受果的深義。

4、〈觀本際品第11〉,明生死本際不可得,

〈觀苦品第12〉,明苦非自、他、共、無因作,而是依緣生。

〈觀行品第13〉,明諸行的性空。

〈觀合品第14〉,明三和合觸的無性。

〈觀有無品第15〉,明緣起法非有非無。

〈觀縛解品第16〉,從生死流轉說到環滅,從生死繫縛說到 解脫。

〈觀業品第17〉,更是生死相續的要事。

※ 從〈觀染染者品第6〉以來,共十二品,論究世間集的中道。

#### ○滅諦(第18-第25品)

- 5、〈觀法品第18〉,明「知法入法」的現觀。
- 6、〈觀時品第19〉、〈觀因果品第20〉、〈觀成壞品第 21〉,明三世、因果與得失,是有關修證的重要論題。
- 7、〈觀如來品第22〉,明創覺正法者。
- 8、〈觀顛倒品第23〉,觀三毒、染淨、四倒的無性。

〈觀四諦品第24〉,明所悟的諦理。

〈觀涅槃品第25〉,觀涅槃無爲、無受的真義。

※ 從〈觀法品第18〉到此,論究世間集滅的中道。

## ○道諦(第26-第27品)

9、〈觀十二因緣品第26〉,正觀緣起。

〈觀邪見品第27〉,遠離邪見。

※ 這二品,論究世間滅道的中道。

# 四、〈阿含〉與〈般若經〉說「空」的異同(p.213)

(中論)與「阿含經」的關係,明確可見。

- (一)《阿含》說空 33,沒有《中論》那樣的明顯,沒有明說一切法空。 說種種空,說一切法空的,是初期大乘的《般若經》。
- (二) 《般若經》說空 34,主要是佛法的甚深義,是不退菩薩所悟入的, 也是聲聞聖者所共的。

<sup>33</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉第一章〈〈阿含〉——空與解脫道〉。

<sup>34</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉第三章〈〈般若經〉——甚深之一切法空〉。

- (三)《阿含經》說法的方便,與《般若經》有差別,但以空寂無戲論爲 歸趣,也就是學佛者的究極理想,不可說是有差別的。35
- 五、〈中論〉抉擇〈阿含經〉與阿毘達磨論,而貫通了〈阿含〉與〈般 若》等大乘經 (p.213-p.214)
- (一) 龍樹的時代, 佛法因不斷發展而已分化成眾多部派, 部派間異見紛 紜,莫衷一是。《中論》說:「若人說有我,諸法各異相,當知如 是人,不得佛法味! 36

「淺智見諸法,若有若無相,是則不能見,滅見安隱法。」37

《大智度論》符26:「不大利根眾生為說無我,利根深智眾生說諸法本末 空。何以故?若無我則捨諸法。」(大正25,254a8-10)

(2) 參見印順法師著《中觀今論》〈自序〉p.3-p.4: 中觀學值得稱述的精義,莫過於「大小共貫」、「真俗無礙」。龍樹論以 為:有情的生死,以無明為根源,自性見為戲論的根本。解脫生死的三乘 聖者,體悟同一的法性空寂,同觀無我無我所而得悟。三法印即是一實相 印,三解脫門同緣實相。這樣的三乘共空,對於從來的大小相諍,可得一 合理的論斷。……今依賴樹論說:三藏確是多說無我的,但無我與空,並 非性質有什麼不同。大乘從空門入,多說不生不滅,但生滅與不生滅,其 實是一。「緣起性空」的佛法真義,啟示了佛教思想發展的實相。釋尊本 是多說無常無我的,但依於緣起的無常無我,即體見緣起空寂的。

- 36 (中論) 卷2 (觀然可然品第10) (大正30,15c24-25)。
- 37(1)《中論》卷 1〈觀六種品第5〉(青目釋):「『淺智見諸法,若有若無相, 是則不能見滅見安隱法。』若人未得道,不見諸法實相,愛見因緣故種種戲 論,見法生時謂之為有,取相言有;見法滅時謂之為斷,取相言無。智者見諸 法生即滅無見,見諸法滅即滅有見,是故於一切法雖有所見,皆如幻如夢,乃 至無漏道見尚滅,何況餘見!是故若不見滅見安隱法者,則見有見無。」(大 TF30, 8a5-13)
  - (2) 參見印順法師著 (中觀論頌講記) p.131: 諸法的實相,不可以看作有相,也不可以看作無相,但「淺智」淺見的世 間有情,或「見」到「諸法」的實「有」自相,或見到諸法的實「無」自 「相」。其實,他「是」「不能見」到盧空及一切法的非有非無的緣起法 的。不理解緣起法,就不能通達性空;不通達性空,就有自性見的戲論;

<sup>35 (1) 《</sup>大智度論》卷 4:「聲聞乘多說眾生空,佛乘說眾生空法空。」(大正25,85 b18-19);

聲聞各部派,或說有我有法,或說我無法有;38或說一切法有,或 說部分有而部分無。39

這樣的異見紛紜,與《阿含經》義大有距離了!所以《中論》引用 《阿含經》說,抉擇遮破各部派(及外道)的妄執,顯示佛法的如 實義。

(二)如〈觀法品第18〉,法是聖者所覺證的。40

〈觀法品〉從觀「無我我所」而契入寂滅,正是《阿含經》義。41

有了實有的自性見,就不能見到「滅」除妄「見」的「安隱」寂靜的涅槃 「法」。「不得第一義,則不得涅槃」也就是這個意思。所以緣起幻有的 虚空,是要承認的,從緣起中通達性空,通達了性空,就可證得安隱寂靜 的涅槃了。

- 38 (1) 參見印順法師著《性空學探源》p.104-p.105:「聲聞乘的部派多,論典 多,見解也多。以從空到有的意義來觀察,玄奘三藏曾有六宗之判。一、 我法俱有宗——犢子本末五部及說轉部(經量本計)。二、法有我無宗—— 說一切有部。三、法無去來宗——大眾分別說系及經量部。四、現通假實宗 一說假部。五、俗妄真實宗——說出世部。六、諸法但名宗——一說 部。」
  - (2) 華嚴宗判爲十宗: (一) 我法俱有宗, (二) 法有我無宗, (三) 法無去 來宗,(四)現通假實宗,(五)俗妄真實宗,(六)諸法但名宗, (七)一切皆空宗,(八)真德不空宗,(九)相想俱絕宗,(十)圓明 具德宗。參見:法藏〈華嚴經探玄記〉卷1(大正35,116b3-29)
- 39 以蘊、處、界三科來說:(一)說一切有部主張:蘊、處、界皆是實有。 (二)經部師主張:唯界是實,蘊、處爲假。(三)世親《俱舍論》主張:唯 蘊是假,處、界是實。(參見印順法師〈性空學探源〉p.194-p.200)
- 40 (1) 參見印順法師著《空之探究》p.216注18:

《中論》〈觀法品〉,漢譯《般若燈論》與《大乘中觀釋論》,品名相 同;而西藏所傳,月稱注本作〈觀我品〉,無畏等作〈觀我法品〉, 「法」的古義,有些人是忘失了!

- (2) 參見印順法師著《中觀論頌講記》p.308-p.309:「法是軌持,軌是規律, 或軌範;持是不變,或不失。事事物物中的不變軌律,含有本然性、必然 性、普遍性的,都可以叫做法。合於常遍本然的理則法,有多種不同,但 其中最徹底最究竟最高上的法,是一切法空性。現觀這真實空性法,所以 叫觀法。」
- 41 參見印順法師著《中觀論頌講記》p.310-p.312:「本品(〈觀法品〉)的意 義,中觀家的解釋,每有不同。如體悟的真理,是大乘所悟的?是小乘所悟

品末說:「不一亦不異,不常亦不斷,是名諸世尊,教化甘露 味。, 42

「若佛不出世,佛法已滅盡,諸辟支佛智,從於遠離

上一偈,總結聲聞法,下一偈是出於無佛世的辟支佛;二乘聖者, 都是這樣悟入法性的。

所以,或以爲前二十五品明大乘第一義,後二品明聲聞第一義,是 我所不能贊同的。

的?大小乘所悟的,是同是異?這都是諍論所在。

清辨說:小乘唯悟我空,大乘悟我法二空。所以他解釋本品時,就依這樣的見 解去分別,以為這頌是小乘所悟的,那頌是大乘所悟的。

月稱說:大乘固然悟我法二空,小乘也同樣的可以悟入我法二空性。所以他解 釋本品時,不分別大小。

[印順法師評:]依本論(《中論》)以考察論主的真意,月稱所說是對 的。本品先明我空,後明法空。大乘、小乘的正觀實相,確乎都要從我空下手 的;通達了我空,即能通達我所法空。有我見必有我所見,得我空也可得法 空。所以釋尊的本教,一致的直從我空入手。其中,悟二空淺的是小乘,如毛 孔空;悟二空深的是大乘,如太虚空。悟入有淺深差別,而所悟的是同一空 性;真理是不二的。

本品在全論的科判中,青目的《中觀論釋》,西藏的《無畏論》,佛護的《中 論釋》等,都說後二品是以聲聞法入第一義,前二十五品是以大樂法入第一 義。這樣,本品是依大乘法悟入第一義了。

[印順法師評:]但細究全論,實依四諦開章,本不能劃分大小。本品的頌 文,從無我入觀,到辟支佛的悟入,也決非與二乘不同。所以,本品是正確指 示佛法悟入真實的真義,即釋尊本教(阿含)所開示的;三乘學者,無不依此 觀門而悟入的。……佛的根本教典,主要的明體悟我空,所以論主說《阿含》 多明無我,多說我空。但佛的本意,生死根本,是妄執實有,特別是妄執實有 的自我,所以多開示無我空。如能真的解了我空,也就能進而體悟諸法無實的 法空了。……從破我下手,顯示諸法的真實,為三乘學者共由的解脫 門。……一切法性空,卻要從我空入手,此是本論如實體見釋尊教意的特 色。

<sup>42《</sup>中論》卷3〈觀法品第18〉(大正30,24a11-12)。

<sup>43 (</sup>中論) 卷3 (觀法品第18) (大正30,24a13-14)。

- (三)又如〈觀四諦品第24〉說:「以有空義故,一切法得成;若無空義 者,一切則不成。」44依空而能成立的一切法,出世法是四諦—— 法,四果——僧,佛,也就是三寶;世間法是生死的罪福業報。
- (四)總之,依《阿含經》說,遮破異義,顯示佛說的真義,確是《中 論》的立場。當然這不是說與大乘無關,而是說:《中論》闡明的 一切法空,爲一切佛法的如實義,通於二乘;如要論究大乘,這就 是大乘的如實義,依此而廣明大乘行證。所以,龍樹本著大乘的深 見,抉擇《阿含經》(及「阿毘達磨論」)義,而貫通了《阿含》 與《般若》等大乘經。如佛法而確有「通教」的話,《中論》可說 是典型的佛法通論了!

<sup>44 〈</sup>中論〉卷4〈觀四諦品第24〉(大正30,33a22-23)。

# 第四章 龍樹—中道緣起與假名空性之統一

第三節 《中論》之中心思想 (p.216~p.218)

釋厚觀 (2005.10.26)

#### 一、龍樹《中論》之根本大義——中道的緣起(p.216)

#### (一) 《中論》的歸敬偈

《中論》所要闡明的,是中道的緣起。《中論》初的歸敬偈,就充 分的表示了,如《中論》(觀因緣品第一)說:

不生亦不滅,不常亦不斷,不一亦不異,不來亦不出: 能說是因緣(緣起),善滅諸戲論,我稽首禮佛,諸說中第 一。1 (大正30,1b14-17)

- 1、佛所開示的教法,在世間一切學說中,是最上第一的。佛說的所以 最上第一不是別的,是佛說的因緣——緣起說。
- 2、佛依緣起說法,能離一切戲論而寂滅,這是不共世間學的,所以 說:「能說是因緣,善滅諸戲論」。

# (二)八不的緣起(中道的緣起)

緣起爲佛法宗要,是各部派所公認的,但解說不一。龍樹所要闡揚 的,是不生不滅等「八不」的緣起,也就是中道的緣起。

《雜阿含經》所說:「處中說法」2,「官說中道」,就是不落二邊

「圓滿的覺悟者宣說『緣起』,是不生、不滅、不常、不斷、不一、不異、 不來、不去、戲輸止息而寂靜安穩的,我向這位說法中的至尊行禮致 敬。

- (2) 《順中論》卷1,龍勝菩薩造,無著菩薩釋,元魏婆羅門瞿曇般若流支譯: 「不滅亦不生,不斷亦不常,不一不異義,不來亦不去,佛已說因緣,斷諸 戲論法,故我稽首禮,說法師中勝。」(大正30,39c25-28)
- 2《雞阿含經》 符34 (961經):「佛告阿難:我若答言有我、則增彼先來邪見。 若答言無我,彼先癰惑,豈不更增癰惑!言先有我,從今斷滅。若先來有我, 則是常見;於今斷滅,則是斷見。如來離於二邊,處中說法,所謂是事有故是

<sup>1(1)</sup> 萬金川《中觀思想講錄》p.75:

—— 一見、異見、常見、**断**見等的緣起。

闡明不落二邊的緣起,所以名爲《中論》。

#### 二、龍樹是通過大乘「空」義,來闡明中道的緣起(p.217-p.218)

中道的緣起說,爲佛法宗要。闡明這一要義,龍樹是通過空義而顯揚 出來的,如說:

#### (一)《七十空性論》

《七十空性論》:「由一切諸法,自性皆是空,諸法是緣起,無等 如來說,。3

明一切法是空,一切法是緣起。

(二) 《迴諍論》:「諸說空、緣起、中道為一義:無等第一語,敬禮如 是佛」。4

列舉了空、緣起、中道三名,而表示爲同一內容。

※ 這兩部龍樹論,都表示了空與緣起的關係。

# (三)《中論》

說得更完備的,如《中論》卷4〈觀四諦品第24〉說: 「眾因緣生法,我說即是空,亦為是假名,亦是中道義。 未曾有一法,不從因緣生,是故一切法,無不是空者」。 (大正30,33b11-14)

1、緣起法爲什麼是離二邊的中道?因爲緣起法是空的。在《阿含 經》5中,空是無我我所,也就是離我見、我所見的。

事有,是事起故是事生,謂緣無明行,乃至生老病死、憂悲惱苦滅。」(大正 2, 245b18-24)

<sup>3 (</sup>菩提道次第廣論)卷17所引(漢藏教理院刊本,p.32上)。

<sup>4 (</sup>菩提道次第廣論) 卷17所引(漢藏教理院刊本,p.32上)。 〈迴諍論〉卷1,後魏三藏毘目智仙共瞿曇流支譯:「空自體因緣,三一中道 說,我歸命禮彼,無上大智慧。」(大正32,15a26-27)

<sup>5(1) 《</sup>雜阿含經》卷11(273)(《撫掌喻經》):「比丘!諸行如幻、如炎, 剎那時頃盡朽,不實來實去。是故,比丘!於空諸行,當知、當喜、當念; 空諸行,常、恒住、不變易法空,無我、我所。」(大正2,72c12-15)

- 2、假名 6——施設,雖也是《阿含經》所說過的 7,但顯然由於部派 的論究而發展8;爲了《般若經》的一切但是假名9,所以《中 論》將緣起、空、假名、中道統一起來。
- (2) 參見〈空之探究〉第二章第五節〈常空、我我所空〉p.103。
- 6 詳見《空之探究》第四章第五節〈假名──受假〉p.233-p.242。
- 7(1) 《雜阿含經》卷22(582經) (大正2,154c19-155a4): 時彼天子說偈白儒:「若羅漢比丘,漏盡持後身,頗說言有我,及說我所 不1?爾時、世尊說偈答言:「若羅漢比丘,漏盡持後身,亦說言有我, 及說有我所」。時彼天子復說偈言:「若羅漢比丘,自所作已作,已盡諸 有漏,唯持最後身,何言說有我?說何是我所」?爾時、世尊說偈答言: 「若羅漢比丘,自所作已作,一切諸漏盡,唯持最後身。說我漏已盡,亦 不著我所,善解世名字,平等假名說。」
  - (2) (雜阿含經) 卷13 (335經):「云何為第一義空經?諸比丘!眼生時無有 來處,滅時無有去處,如是眼不實而生,生已盡滅,有業報而無作者,此 陰滅已,異陰相續,除俗數法,耳鼻舌,身意亦如是說,除俗數法。俗數 法者,謂此有故彼有,此起故彼起,如無明緣行,行緣識,廣說乃至純大 苦聚集起。又復此無故彼無,此滅故彼滅,無明滅故行滅,行滅故識滅, 如是廣說乃至純大苦聚滅。比丘!是名第一義空法經。」(大正2,92c16-25)
  - (3) 參見印順法師著《空之探究》第二章第二節〈勝義空與大空〉p.83: [《第一義空經》之]經義是:唯有法假施設,緣起的生死相續,有業有 異熟,而沒有作業受報的我。緣起法是假有,我不可得是勝義空。《勝義 空經》的俗數法 (法假) 有,第一義空,雖不是明確的二諦說,而意義與 二諦說相合,所以《瑜伽論》就明白的說:「但唯於彼因果法中,依世俗 諦假立作用」。法假施設是假(名),勝義空是空;假與空,都依緣起法 說。依緣起說法,《雜阿含經》是稱之為:「離此二邊,處於中道而說 法」的。龍樹的《中論》說:「諸佛依二諦,為眾生說法」;「眾緣所生 法,我說即是空,亦為是假名,亦是中道義」。二諦與空假中義,都隱約 的從這《勝義空經》中啟發出來。
- 8(1)參見《大毘婆沙論》卷9(大正27,42a24-b4);參見印順法師著《空之探 究》第四章第五節〈假名——受假〉p.236。
  - (2) 〈異部宗輪論〉卷1:「犢子部本宗同義,謂補特伽羅[數取趣],非即蘊、 離蘊,依蘊、處、界假施設名。」(大正49,16c14-15)另參見《空之探 究》第四章第五節〈假名——受假〉p.238。
  - (3) 說一切有部七論中有《施設論》;南傳銅鍱部也有《人施設論》。
- 9《摩訶般若波羅蜜經》袋2:「佛告須菩提:般若波羅蜜亦但有名字名為般若波 羅蜜,菩薩、菩薩字亦但有名字。是名字不在內、不在外、不在中間。須菩

3、不過龍樹學的宗要,說空說假名,而重點還是中道的緣起說。空以 離一切見爲 主,與離二邊見的中道相同,所以在緣起即空、即 假、即中道下,接著說:「未曾有一法,不從因緣生,是故一切 法,無不是空者」。結歸於一切空,也就是歸於中道。10

#### 三、結說:依「中道的緣起」斷邊見、邪見等一切見(p.217-p.218)

龍樹依中道的緣起說,論破當時各部派(及外道)的異見;著重離見 的空——中道,正是《阿含》與《般若經》義。如來說法,宗趣在 此,所以《中論》結讚說:「瞿曇大聖主,憐愍說是法,悉斷一切 見,我今稽首禮」。11

※ 以下,依緣起、假名、空、中道,一一的分別加以論究。

提! ……須菩提! 譬如外物草木枝葉莖節,如是一切但以名字故說,是法及名 字亦不生不滅,非內、非外、非中間住。……須菩提!譬如夢響影幻焰,佛所 化皆是和合故有,但以名字説,是法及名字不生不滅,非內、非外、非中間 住;般若波羅蜜、菩薩、菩薩字亦如是。如是須菩提,菩薩摩訶薩行般若波羅 蜜,名假施設、受假施設、法假施設,如是應當學。」(大正8,230c6-231a21)

<sup>10</sup> 參見印順法師著《中觀論頌講記》p.463 - p.464: 「因緣生法,指內外共知共見 的因果事實。外人因為緣生,所以執有;論主卻從緣生,成立他的性空。所以 說:即是空的。空不是沒有緣起,此空是不礙緣起的,不過緣起是無自性的假 名。這樣,緣生而無自性,所以離常邊、有邊、增益邊;性空而有假名的,所 以離斷邊、無邊、損減邊;雙離二邊,合於佛法的中道。這是雙約二諦空有而 說的。中道,形容意義的恰好,並非在性空假名外,別有什麼。這樣,假名與 中道,都在空中建立的。一切諸法寂無自性,所以是空;緣起法的假名宛然存 在,所以是有。這相即無礙法,從勝義看,是畢竟空性;從世俗看,雖也空無 自性,卻又是假名的。這樣,所以是中道。」

<sup>11 (</sup>中論) 卷4, (青目釋):「『瞿曇大聖主,憐愍說是法,悉斷一切見,我今 稽首禮。』一切見者,略說則五見(身見、邊見、邪見、見取見、戒禁取 見),廣說則六十二見,為斷是諸見故說法。大聖主瞿曇,是無量無邊不可思 議智慧者,是故我稽首禮。」(大正30,39b25-29)

# 第四章 龍樹—中道緣起與假名空性之統一 第四節 緣起——八不緣起 (p.218~p.233)

釋厚觀 (2005.11.2)

- 一、「緣起與空」(p.218)
- (一)《中論》依緣起而明即空的中道。<sup>1</sup>
- (二) 《般若經》之「空」與「緣起」
  - 1、《般若經》之「空」

空是離諸見的,〈下本般若〉確是這樣說的:「以空法住般若波羅 蜜,……不應住色若常若無常,……若苦若樂,……若淨若不 净, ……若我若無我, ……若空若不空」(受等同此說) 2。 但經文說空,多約涅槃超越說,或但名虛妄無實說。3

2、《般若經》所談的「緣起」

依緣起說中道,〈下本般若〉未後才說到,如《小品般若波羅密 

「須菩提!般若波羅蜜無盡,(如)虚空無盡故,般若波羅蜜無 盡。……色無盡故,是生般若波羅蜜;受、想、行、識無盡故, 是生般若波羅蜜。須菩提!菩薩坐道場時,如是觀十二因緣,離

龍樹尊重釋迦的本教,將《般若》的「一切法空」,安立於中道的緣起說,而 說:「眾因緣生法[緣起],我(等)說即是空」性。緣起即空,所以說:「不 離於生死,而別有涅槃」。同時,遂即空的緣起而生死集,悟緣起即空而生死 滅;生死與涅槃,都依緣起而成立。緣起即空,為龍樹《中論》的精要所在。 闡發《阿含經》中(依中道說)的緣起深義,善巧的貫通了聲聞與大乘,為後 代的學者所尊重。

<sup>1</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉p.243-p.244:

<sup>2《</sup>小品般若波羅蜜經》卷1(大正8,540b1-8)。

<sup>3</sup> 參見印順法師著《空之探究》第三章第六節〈空之雙關意義〉p.178:「空與無 所有,是顯示如實相的,也用來表示虛妄性,所以說有雙關的意義。……虛誑 不實這一類術語的更多應用,意味著般若法門,不只是深法相的體悟,而要觀 破世俗的虚妄,從而脫落名相以契入如實相。」

於二邊,是為菩薩不共之法」。(大正8,578c20-25)

《阿含經》說,佛是順逆觀十二緣起而成佛的。〈下本般若〉末 後,正是說明菩薩坐道場,得一切智(智)的般若正觀。

不落二邊(中道)的緣起,《般若經》說是「如處空不可盡」4。但 如虚空不可盡,經上也約五蘊、十二處等說,所以不能說是以緣起 來闡明中道,因爲在《般若經》的歷法明空中,緣起與蘊、處、 界、諦、道品等一樣,只是種種法門的一門而已。

#### 二、因緣之異名(p.219-p.220)

(一)《阿含經》所談的「因緣」 中道的緣起說,出於《雜阿含經》。

> 《阿含經》是以因緣來明一切法,作爲修行解脫的正見。經中的用 語, 並不統一: 或說因; 或說緣; 或雙舉因緣, 如說「二因二緣, 起

- 4(1) 《摩訶般若波羅蜜經》卷20:「須菩提!癡空不可盡故,菩薩摩訶薩般若 波羅審應生;行空不可盡故,菩薩般若波羅審應生;識空不可盡故,菩薩 般若波羅蜜應生;名色空不可盡故,菩薩般若波羅蜜應生;六處空不可盡 故,菩薩般若波羅蜜應生;六觸空不可盡故,菩薩般若波羅蜜應生;受空 不可盡故,菩薩般若波羅蜜應生;愛空不可盡故,菩薩般若波羅蜜應生; 取空不可盡故,菩薩般若波羅蜜應生;有空不可盡故,菩薩般若波羅蜜應 生;生空不可盡故,菩薩般若波羅蜜應生;老、死、憂、悲、苦、惱空不 可盡故,菩薩般若波羅蜜應生。如是,須菩提!菩薩摩訶薩般若波羅蜜應 生。須菩提!十二因緣,是獨菩薩法,能除諸邊顛倒。坐道場時,應如是 觀,當得一切種智。須菩提!若有菩薩摩訶薩,以虛空不可盡法,行般若 波羅蜜觀十二因緣,不墮聲聞、辟支佛地,住阿耨多羅三藐三菩提。」 (大正8,364b10-27)
  - (2) 《大智度論》 符80:「如佛自說,三世諸佛用般若波羅蜜得道,般若故不 盡:已不盡,今不盡,當不盡。是故我今但問不盡義。佛答:如虚空不盡 故,般若亦不盡。如虚空無有法,但有名字,般若波羅蜜亦如是。般若波 羅蜜如虛空無所有故不可盡,云何菩薩能生是般若波羅蜜?能生者,菩薩 云何心中生能行、能得?佛答:色無盡故,般若波羅蜜應生。……若色有 生必有盡,以無生故亦無盡。色真相即是般若波羅蜜相,是故說色不可 盡,般若波羅響亦不可盡。受、想、行、識,權波羅響乃至一切種智,亦 如是。復次,應生般若者,無明虛空不可盡故。若人但觀畢竟空,多墮斷 滅邊;若觀有,多墮常邊。離是二邊故,說十二因緣空。何以故?若法從

於正見<sup>5</sup>」;或說四名,「何因 (nidānam)、何集 (samudavam)、何生 (jātikam)、何轉」(pabhavam生起義)6。這些名詞,是同一意義的異 名。當然,名字不同,在文字學者解說起來,也自有不同的意義。

- (二) 部派佛教及《般若經》、龍樹論所談的「因緣」 因緣,原是極複雜的,所以佛弟子依經義而成立種種因緣說,。
  - 加南傳赤銅鍱部《發趣論》的二十四緣<sup>8</sup>;

因緣和合生,是法無有定性;若法無定性,即是畢竟空寂滅相;離二邊 故,假名為中道。是故說十二因緣如虛空無法故不盡。癰亦從因緣和合 生,故無自相,無自相故,畢竟空如虚空。復次,因緣生故無實,如經中 說:因眼、緣色、生觸念,觸念從癱生。觸念不在眼中,不在色中,不在 內,不在外,亦不在中間,亦不從十方三世來,是法定相不可得。何以 故?一切法入如故。若得是無明定相,即是智慧,不名為癱。是故癡相、 智慧相無異,癡實相即是智慧,取著智慧相即是癡。是故癡實相畢竟清 淨,如虛空無生無滅。是故說得是觀故,迴向阿耨多羅三藐三菩提,即名 般若波羅蜜。」(大正25,621c23-622a26)

- 5 《增壹阿含經》卷7〈有無品第15〉(10經)(大正2,578a5-6);《中阿含經》 祭58(211)《大拘絺羅經》:「尊者大拘絺羅答曰:二因二緣而生正見。云何為 二?一者從他聞,二者內自思惟,是謂二因二緣而生正見。」(大正1,791a1-3)
- 6《雜阿含經》袋2〈57經〉:「愚癡無聞凡夫,於色見是我,若見我者,是名為 行。彼行何因、何集、何生、何轉?無明觸生愛,緣愛起彼行。彼愛何因、何 集、何生、何轉?彼愛受因、受集、受生、受轉。彼受何因、何集、何生、何 轉?彼受觸因、觸集、觸生、觸轉。彼觸何因、何集、何生、何轉?謂彼觸六 入處因、六入處集,六入處生、六入處轉。彼六入處,無常,有為,心緣起 法;彼觸、受、愛、行,亦無常,有為,心緣起法。」(大正2,14a13-21) 另參見印順法師〈雜阿含經論會編(上)〉p.171-p.172。
- 7 另參見印順法師《印度佛教思想史》p,68。
- 8(1)《發趣論》:「1、因緣,2、所緣緣,3、增上緣,4、無間緣,5、等無間 緣,6、俱生緣,7、互相緣,8、依止緣,9、親依止緣,10、前生緣, 11、後生緣,12、修習緣,13、業緣,14、異熟緣,15、食緣,16、根 緣,17、靜慮緣,18、道緣,19、相應緣,20、不相應緣,21、有緣, 22、無有緣,23、離去緣,24、不去緣。」(漢譯南傳,第54冊,p,1;日 譯南傳,第50冊,p.1)。參見印順法師著(說一切有部爲主的論書與論師 之研究》p.443-p.444。
  - (2) 另參見〈清淨道論〉(漢譯南傳,第69冊,p.168),(日譯南傳,第64冊, p.180-p.192) ·
  - (3) 印順法師 (說一切有部爲主的論書與論師之研究) p.443。

- 2、流行印度本土的,分別說系《舍利弗阿毘曇論》的十因十緣9;
- 3、說一切有部《發智論》的六因、四緣10;
- 4、大眾部也立「先生、無有等諸緣」11。

在<u>不同安立的種種緣中,因緣、次第緣、(所)緣緣、增上緣——四</u>緣,最爲先要,也是《般若經》<sup>12</sup>與龍樹論<sup>13</sup>所說的。

#### 三、緣起與緣生 (p.220)

此外,《雜阿含經》提到了緣起與緣生(或譯「緣所生」、「緣已生」)<sup>14</sup>,同時提出而分別解說,當然是有不同意義的,如《阿毘達

- 9 (舍利弗阿毘曇論) 25卷〈緒分遍品第一〉:「十練:謂1、因緣,2、無間緣, 3、境界緣,4、依緣,5、業緣,6、報緣,7、起緣,8、異緣,9、相續緣, 10、增上緣。」(大正28,679 b8-9)
  - 參見印順法師著《說一切有部爲主的論書與論師之研究》p.439-p.445,第九章 第二節第三項《舍利弗阿毘靈論》〈十緣說〉:「說一切有部的《發智論》 主,四緣以外,別立六因說,有人懷疑他有無根據。審細的研究起來,六因與 四緣的總和,實與本論的十緣相近。本論說十緣,也可稱為十因,這才說一切 有部與上座分別說系的因緣說,開始分流了。」
- 10(1)《阿毘達磨發智論》卷1:「有六因:謂相應因、俱有因、同類因、適行因、異熟因、能作因。」(大正26,920c5-8)
  - (2)四緣:因緣、等無間緣、所緣緣、增上緣,參見《阿毘達磨發智論》卷 3(大正26,933b)《阿毘達磨品類足論》卷5:「有四緣:謂因緣、等無 間緣、所緣緣、增上緣。」(大正26,712b12-13)
- 11 《般若燈論釋》卷1:「如大眾部亦作是言:『先生、無有等諸線』。」(大正 30,55a2-3)
- 12《大般若波羅蜜多經》卷555:「應觀因緣無限量故隨順般若波羅蜜多,應觀等無間緣、所緣緣、增上緣無限量故隨順般若波羅蜜多。」(大正7,860a16-18)
- 13 (1) 《中論》卷1:「因緣、次第緣、緣緣、增上緣,四緣生諸法,更無第五緣。」(大正30,2 b29-c1)
  - (2) 《大智度論》卷49:「一切有為法皆從四緣生:所謂因緣、次第緣、所緣 緣、增上緣。」(大正25,296 b12-13)
- 14 (雜阿含經) 卷12 (296經):

如是我聞:一時, 佛住王舍城迦蘭陀竹園。爾時世尊告諸比丘:「我今當說因緣法及緣生法。云何為因緣法?謂此有故彼有,謂緣無明行,緣行識,乃至如

#### 磨法蘊足論》卷11引經(大正26,505a12-27)說:

「云何緣起?謂依此有(故)彼有,此生故彼生,謂無明緣 行, ……如是便集純大苦蘊。茲芻當知!生緣老死, 若佛出世, 若 不出世,如是緣起,法住、法界。……乃至無明緣行,應知亦 B . 1

「云何名為緣已生法?謂無明、行、識、名色、六處、觸、受、 **靈、取、有、生、老死,如是名為緣已生法。茲芻當知!老死是無** 常,是有為,是所造作,是緣已生,盡法,沒法,離法,滅法。 生……無明亦圖。, 15

緣起與緣生,同樣的是無明、行等十二支,而意義卻顯然不同。

- 1、緣生法,是無常滅盡的有爲法,是緣已生——從緣所生的果法。
- 2、而緣起,是佛出世也如此,佛不出世也如此的。

是如是纯大苦聚集。

云何缘生法?謂無明、行……。若儒出世,若未出世,此法常住,法住、法 界,彼如來自所覺知,成等正覺,為人演說,開示、顯發,謂緣無明有行,乃 至緣生有老死。若佛出世,若未出世,此法常住,法住、法界,彼如來自覺 知,成尊正覺,為人演說、開示、顯發,謂緣生故有老病死、憂悲惱苦。此等 赭法,法住,法定,法如,法虿,法不離如,法不異如,審諦、真、實、不顛 倒。如是隨順緣起,是名緣生法,謂無明、行、識、名色、六入處、觸、受、 愛、取、有、生、老病死憂悲惱苦,是名緣生法。

多聞聖弟子,於此因緣法、緣生法,正智善見。不求前際,言我過去世若有, 若無,我過去世何等類?我過去世何如?不求後際,我於當來世為有,為無, 云何類?何如?內不猶豫,此是何等?云何有?此為前誰?終當云何之?此眾 生從何來?於此沒當何之?若沙門、婆羅門,起凡俗見所繁,謂說我見所繁, 說眾生見所繫,說壽命見所繫,忌諱吉慶見所繫,爾時悉斷、悉知,斷其根 本,如截多羅樹頭,於未來世成不生法。是名多聞聖弟子,於因緣法、緣生 法,如實正知,善見,善覺,善修,善入」。佛說此經已,諸比丘闡佛所說, 数喜奉行。(大正2,84 b12-c10)

另參見印順法師〈雜阿含經論會編》(中)p.34-p.35。

<sup>15</sup> 參見印順法師《印度佛教思想史》p.24。

#### 四、緣起是有爲或是無爲? (p.220-p.223)

(一)大眾部一分及化地部主張:緣起是無爲。

「法住法界」<sup>16</sup>,是形容緣起的。《相應部》經作:「法定、法住,即緣性」(idappaccayatā)<sup>17</sup>;緣性,或譯爲相依性。《法蘊足論》所引經,下文還說到:「此中所有法性、法定、法理、法趣,是真、是實、是諦、是如,非妄、非虛、非倒、非異」。<sup>18</sup>

這些緣起的形容詞,使大眾部一分,及化地部等說:緣起是無為<sup>19</sup>; 〈舍利弗阿毘曇論〉<sup>20</sup>也這樣說。

這是離開因果事相,而論定爲永恆不變的抽象理性。

- (二)說一切有部主張:緣起是有爲(p.221)
  - 1、舉《雜阿含》之《須深經》

然依《雜阿含經》<sup>21</sup>,佛爲須深所說,緣起應該是不能說是無爲的。《雜阿含經》卷14〈347經〉(大正2,97b16-c2)說:

「須深!於意云何?有生故有老死,不離生有老死耶?須深答曰:

- 16 (雜阿含經) 卷12 (296經):「若佛出世,若不出世,如是緣起,法住、法界。」(大正2,84b16-17); (阿毘達磨法蘊足論) 卷11引經(大正26,505a17-18)。
- 17 (1) 《相應部》(12) 「因緣相應」(日譯南傳13, p.36)。
  - (2) (漢譯南傳·相應部) 第14冊 (p.29)。
- 18 (法蘊足論) 卷11 (大正26,505a20-22)。
- 19 (1) 《異部宗輪論》卷1 (大正49,15c24-27;17a7-10)。
  - (2)《阿毘達磨大毘婆沙論》卷23:「或復有執:緣起是無為,如分別論者。問:彼因何故作如是執?答:彼因經故。謂契經說:如來出世若不出世, 法住、法性,佛自等覺,為他開示乃至廣說。故知緣起是無為法。 為止彼宗,顯示緣起是有為法,墮三世故。無無為法墮在三世。」(大正 27,116 c4-10)
  - (3) 另參見印順法師〈中觀論頌講記〉p.510。
- 20 (舍利弗阿毘靈論)卷12:「云何緣?如佛告諸比丘:我當說緣、緣生法。云何緣?無明緣行。若諸佛出世若不出世,法住法界。住彼法界,如來正覺正解已,演說開示分別顯現,說無明緣行乃至生緣老死。若如此法如爾,非不如爾、不異、不異物、常法、實法、法住、法定。」(大正28,606 b17-22)
- 21 (1) 《雜阿含經》卷14 (347經) (大正2,97a3-c7)。
  - (2) 參見印順法師 (雜阿含經論會編) (中) p.63。

如是,世尊!有生故有老死,不離生有老死。如是生, ......有無明 故有行,不離無明而有行耶?須深白佛:如是,世尊!有無明故有 行,不離無明而有行。」

「佛告須深:無生故無老死,不離生滅而老死滅耶?須深白佛言: 如是,世尊!無生故無老死。不離生滅而老死滅。如是乃至無無明 故無行,不離無明滅而行滅耶?須深白佛:如是,世尊!無無明故 無行,不離無明滅而行滅。」

「佛告須深:作如是知、如是見者,為有離欲惡不善法,乃至身作 證具足住不?須深白佛:不也,世尊!佛告須深:是名先知法住, 後知涅槃。」

須深出家不久,聽見有些比丘們說:「生死已盡,……自知不受後 有」,卻不得禪定22,是禁解脫阿羅漢。須深聽了,非常疑惑。佛 告訴他:「彼先知法住,後知涅槃」。 禁解脫阿羅漢,沒有深定, 所以沒有見法涅槃的體驗,但正確而深刻的知道:「有無明故有 行,不雕無明而有行」;「無無明故無行,不離無明滅而行滅」 (餘支例此)。這是正見依緣起滅的確定性——法住智,而能得無 明滅故行滅,……生滅故老死滅的果證。這樣的緣起——依緣而有 無、生滅的法住性,怎能說是無爲呢!

## 2、舉《中阿含》之《大因經》(p.222)

又如《長阿含》的《大緣方便經》23,說一切有部編入《中阿 含》,名《大因經》24,也就是《長部》的《大緣經》25。經文說明 「緣起甚深」,而被稱爲nidāna——尼陀那;尼陀那就是「爲因、爲 集、爲生、爲轉」26的「因」。

<sup>22(1) 《</sup>相應部》(12) 「因緣相應」,「不得禪定」作「不得五通」。通是依 禪定而發的,所以雖所說各別而大義相合(日譯南傳13,p.176-p.179)。

<sup>(2)《</sup>漢譯南傳·相應部》(14)第一因緣相應,第七大品(70)須尸摩 (p.141-p.153) •

<sup>23 (</sup>長阿含) 卷10 (第13經) (大緣方便經) (大正1,60a28-62b27)。

<sup>24《</sup>中阿含經》卷24(第97經)《大因經》(大正1,578b-582b)。

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> 《長部》(第15經)《大緣經》,日譯南傳7,p.1-p.26。

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> 參見《雜阿含經》卷2〈57經〉(大正2,14a13-21)。

從這些看來,緣起是不能說爲無爲的。所以說一切有部等,不許 「有別法體名為緣起,湛然常住」27,而是「無明決定是諸行因, 諸行決定是無明果<sub>1</sub>28。如經中說緣起是法住,法住是安住的,確 立而不可改易的;緣起是法定,法定是決定而不亂的;緣起是法 界,界是因性(緣性)。

- 3、這樣,緣起與緣生,都是有爲法,差別在:緣起約因性說,緣生約 果法說。緣起是有爲,在世俗的說明中,龍樹論顯然是與說一切有 部相同的。
- (三) 印順導師對因緣和緣起的闡釋 <sup>29</sup> (p.222-p.223)

依我的理解,如來或說因,或說緣等,只是說明依因緣而有(及 生),也就依因緣而無(及滅),從依緣起滅,闡明生死集起與環 滅解脫的定律。

如馬勝爲舍利弗說偈:「諸法從緣起,如來說是因,彼法因緣盡,

今依離樹開示的 (阿含) 中道,應該說:繳起不但是說明現象事相的根本法 則,也是說明涅槃實相的根本。有人問佛:所說何法?佛說:「我說緣起」。 釋迦以「緣起為元首」,緣起法可以說明緣生事相,同時也能從此悟入涅槃。

- (一)依相依相緣的緣起法而看到世間現象界——生滅,緣起即與緣生相對, 緣起即取得「法性法住法界常住」的性質。
- (二)依緣起而看到出世的實相界——不生滅,緣起即與涅槃相對,而緣起即 取得生滅的性質。

《阿含》是以緣起為本而闡述此現象與實相的。依《阿含》說:佛陀的正覺, 即覺悟緣起,即是「法性法住法界常住」的緣起,即當體攝得(自性涅槃)空 寂的緣起性; 所以正覺的緣起,實為與緣生對論的。

反之,如與涅槃對論,即偏就緣起生滅說,即攝得——因果生滅的緣起事相。 緣起,相依相緣而本性空寂,所以是生滅,也即是不生滅。釋尊直從此迷悟事 理的中枢而建立聖教,極其善巧!這樣,聲聞學者把緣起與緣生,緣起與涅 繫,作為完全不同的意義去看,是終不會契證實義的。若能了解緣起的名為空 相應緣起;大乘特別發揮空義,亦從此緣起而發揮。以緣起是空相應,所以解 悟緣起,即悟入法性本空的不生不滅;而緣生的一切事相,也依此緣起而成 立。三法印中的無常與涅槃,即可依無我——緣起性空而予以統一。

<sup>27 (</sup>俱舍論)卷9〈分別世品第三之二〉:「若謂意說有別法體名為緣起,湛然常 住。此別意說,理則不然。」(大正29,50b8-9)

<sup>28 (</sup>大毘婆沙論) 卷23 (大正27,116c11-13)。

<sup>29</sup> 參見印順法師著《中觀今論》p.38-p.39:

是大沙門說」30。「諸法從緣起」,《四分律》作「若法所因生」31, 與《赤銅鍱部律》相合;《五分律》作「法從緣生」32;《大智度 論》譯爲「諸法因緣生」33。所說正是緣起的集與滅,除《根本說一 切有部律》34(《大智度論》的「諸法因緣生」,可能爲緣起的異 譯)以外,分別說系律,都沒有說是「緣起」,可見本來不一定非說 緣起不可的。

爲了闡明起滅依緣,緣性的安住、決定性,才有緣起與緣生的相對 安立,而說「緣起甚深」。阿毘達磨論師,著重於無明、行等內容 的分別,因、緣的種種差別安立,而起滅依於因緣的定律,反而漸 漸被漠視了!

#### 五、〈般若經〉中所談的「緣起甚深」(p.223-p.224)

(一)「內緣起」與「外緣起」;「有支的緣起」與「聖道的緣起」 〈下本般若〉說到了緣起甚深,如《小品般若波羅蜜經》卷7(大正 8,567a27-b7) 說:

> 「如然燈時,……非初焰燒,亦不離初焰;非後焰燒,亦不離後 焰。……是(燈)炷實燃。」

> 「是因緣法其深!菩薩非初心得阿耨多羅三藐三菩提,亦不離初心 得;非後心得阿耨多羅三藐三菩提,亦不離後心而得阿耨多羅三藐 三菩提。

「是因緣法甚深」,玄奘譯爲:「如是緣起理趣甚深」35。

在《阿含經》中,緣起是約眾生生死的起滅說,身外的一切,也被解

<sup>30 (</sup>根本說一切有部毘奈耶出家事)卷2 (大正23,1027c6-7)。

<sup>31《</sup>四分律》符33:「如来說因緣生法,亦說因緣滅法,若法所因生,如來說是 因,若法所因滅,大沙門亦說此義,此是我師說。」(大正22,798c21-23)

<sup>32 《</sup>彌沙塞部和醯五分律》卷16:「我師所說,法從緣生,亦從緣滅,一切諸 法,空無有主。」(大正22, 110b17-19)

<sup>33 《</sup>大智度論》卷11:「諸法因緣生,是法說因緣,是法因緣盡,大師如是 說。」(大正25,136c4-5)

<sup>34 (</sup>根本說一切有部毘奈耶出家事)卷2:「諸法從錄起,如來說是因,彼法因緣 盡,是大沙門說。」(大正23,1027b21-22)

<sup>35 《</sup>大般若波羅蜜多經》550卷 (大正7,831 a20-21)。

說爲緣起,所以立「內緣起」及「外緣起」,如《稻芋經》36與 《十二門論》37所說。

以無明、行等生滅說緣起,是有支的緣起。 聖道的修行得果,如所引的《般若經》說,可說是聖道的緣起。 佛法,達到了一切依緣起的結論。

#### (二)約如幻的因果說緣起

菩薩是發菩提心,修菩提行,得阿耨多羅三藐三菩提果的。但發心、 修行在前,得菩提果在後,前心、後心不能說是同時的,那怎麼能依 因行(前心)而得後心的果呢?經上舉如火焰燒燈炷的比喻,來說明 緣起的甚深。得阿耨多羅三藐三菩提,不能說是(因行)前心;也不 離前心,沒有修行的前心,是不可能得果的。不能說是後心,如只是 後心一念,那裡能得果?當然也不能離後心而得果。

這樣,前心、後心的不即不離,依行得果,是緣起的因果說。《般 若經》文,接著說「非常非滅」38的意義。這裡,約如幻的因果說

前心與後心,是不能同時而有的,那末前滅後生,怎麼能相續而善根增 長,圓成佛道呢?佛舉如燈燎炷的譬喻,以不即不離的意義來說明,這才 引起了這一段的問答。心已滅了,是不能再生起的。心生起了,就有滅 相, 這滅相卻是不滅的。滅相是不滅的, 所以問:那就真如那樣的住嗎? 是真如那樣的,卻不是常住的。這一段問答,不正是「非常、非滅」 嗎?……依〈般若經〉及龍樹論意:「若一切實性無常,則無行業 報, ……以是故諸法非無常性」。「若一切法實皆無常, 佛云何說世間無 常是名邪見! ……佛處處說無常,處處說不滅。……破常顛倒,故說無 常。……諸法實相非常非無常。」(《大智度論》卷1,大正25,60b;卷

<sup>36《</sup>佛說大乘稻芊繆》祭1:「所謂因相應、緣相應。彼復有二,謂外及內。」 (大正16,824a6-7)

<sup>37《</sup>十二門論》卷1:「眾緣所生法有二種:一者內,二者外。眾緣亦有二種:一 者內,二者外。外因緣者,如泥團、轉繩、陶師等和合故有瓶生。」(大正 30 , 159c28-160a1)

<sup>38(1)《</sup>小品般若波羅審經》卷5:「須菩提!於意云何?若心已滅是心更生 不?不也,世尊!須菩提!於意云何?若心生是滅相不?世尊!是滅相。 須菩提!於意云何?是滅相法當滅不?不也。世尊!須菩提!於意云何? 亦如是住如如住不?世尊!亦如是住如如住。須菩提!若如是住如如住 者,即是常耶?不也,世尊! (大正8,567b7-13)

<sup>(2)</sup> 參見印順法師著《空之探究》p.172-p.173:

**緣起;緣起即空(空的定義是:「非常非滅」),可從統貫全經而** 抉發出來。不過,在文句繁廣的《般若經》中,這樣的緣起深義的 明文,只是這樣的一點而已!

#### 六、不一不異,不常不斷的緣起(p.224)

龍樹以緣起顯示中道,肯定的表示緣起法爲超勝世間,能得涅槃解脫 的正法,如《中論》卷3,〈觀法品第十八〉(大正30,24a9-12)說:

「若法從緣生,不即不異因,是故名實相,不斷亦不常。 不一亦不異,不常亦不斷,是名諸世尊,教化甘露味。,39

從緣所生的,是果法,果法不即是因(不一),也不異於因(不 異)。果法並不等於因,所以不是常的;但果不離因,有相依不離的 關係,所以也就不斷。

不一不異,不常不斷,是一切法的如實相。約教法說,那是如來教化 聚生,能得甘露味——涅槃解脱味的不二法門。

依緣起法說不一不異,不常不斷,是《阿含經》所說的。一切法是緣 起的,所以龍樹把握這緣起深義,闡明八不的緣起,成爲後人所推崇 的中觀派。

# 七、緣起的意義(p.224-p.226)

# (一) 佛的緣起說通於集與滅 (p.224-p.225)

佛說的緣起,是「諸說中第一」,不共世間(外道等)學的。但佛教 在部派分化中,雖一致的官說緣起,卻不免著相推求,緣起的定義, 也就異說紛紜了。大都著重依緣而生起,忽略依緣而滅無。不知「此

<sup>18,</sup>大正25,193a-b) 所以,法相是非常非滅,也就是非常非無常的。觀 一切法非常非滅,不落常無常二邊,契會中道的空性。

上文所引如燈燒炷的譬喻,經說是「緣起理趣極為甚深」。甚深緣起是 「非常非滅」的緣起,而在十八空中「非常非滅,本性爾故」,表示了一 切法的空性。非常非滅,也就是假名而沒有自性的。……可見般若的正 觀,是通達一切法非常非滅(不落二邊)而空的。

<sup>39</sup> 參見印順法師著〈中觀論頌講記〉p.339。

有故彼有,此生故彼生」,固然是緣起;而「此無故彼無,此滅故 彼滅」,也還是緣起。《雜阿含經》正是這樣說:「有因有緣集世 間,有因有緣世間集;有因有緣滅世間,有因有緣世間滅,40。 佛的緣起說,是通於集與滅的。

(二) 佛教界對「緣起」字義的解釋 (p.225-p.226)

這不妨略論緣起 (pratītya-samutpāda)的意義。緣起是佛法特有的術 語,應該有他的原始意義。但原義到底是什麼?由於「一字界中有 多義故」,後人都照著自宗的思想,作出不同的解說。佛教界緣起 「字義」的論辯,其實是對佛法見解不同的表示。

- 如《大毘婆沙論》師,列舉了不同的五說<sup>41</sup>,卻沒有評定誰是 正義。
- 2、世親《俱舍論》的正義是:「由此有法,至於緣已,和合昇起,是 緣起義」。又舉異說:「種種緣和合已,令諸行法聚集昇起,是緣 起義」42。依稱友的論疏,異說是經部師室利羅多所說。43
- 3、《順正理論》的正義是:「緣現已合,有法昇起,是緣起義。」44
- 4、清辨的《般若燈論》說:「種種因緣和合(至·會)得起,故名緣 起。,45
- 5、《中論》的月稱釋《明顯句論》46,與世親《俱舍論》說相同。

<sup>40 (</sup>雜阿含經)卷2 (53經) (大正2,12c23-25)。

<sup>41 (</sup>大毘婆沙論) 卷23: 「問:何故名緣起?緣起是何義?答:1、待緣而起故名 緣起。待何等緣?謂因緣等。2、或有說者:有緣可起故名緣起,謂有性相可 從緣起,非無性相,非不可起。3、復有說者:從有緣起故名緣起,謂必有 緣,此方得起。4、有作是說:別別緣起故名緣起,謂別別物從別別緣和合而 起。5、或復有說: 等從緣起故名緣起。」(大正27,117c24-118a2)

<sup>42 (</sup>俱舍論)卷9 (分別世品第三之二)(大正29,50b17-c16)。

<sup>43</sup> 參見山口益·舟橋一哉共著《俱舍論之原典解明》所引(p.215)。法藏館,昭 和30年11月1日第1刷發行,昭和62年5月10日第2刷發行。

<sup>44 《</sup>順正理論》卷25 (大正29,481a28-29)。

<sup>45 (</sup>般若燈論釋) 卷1 (大正30,51c26-27)。

<sup>46</sup> 山口益譯註,月稱造《中論釋》第1卷(p.7):「諸法由因與緣相符生起,是

- 6、覺音的《清淨道論》,也有對緣起的解說。47
- 7、鳩摩羅什早期傳來我國的龍樹學,緣起的字義,極可能是「種種因 緣和合而起」。如著名的「空假中偈」48,原語緣起,譯作「眾緣 所生法」<sup>49</sup>(羅什每譯作「因緣生法」)。在《大智度論》中, 「眾緣和合假稱」50;「眾法和合故假名」51;「因緣和合生」52, 更是到處宣說。「眾緣和合生」,似乎與《般若燈論》說相近。
- 8、印順法師對緣起的圖釋 (p.226)
  - (1) 其實,文字是世俗法,含義有隨時隨地的變化可能。龍樹的「緣 起、字義、是探求原始的字義而說?還是可能受到當時當地思想 的影響?或參綜一般的意見,而表達自己對佛說「緣起」的見解 呢?我以爲,論究龍樹的緣起,從緣起的字義中去探討,是徒勞 的。
  - (2) 從龍樹論去理解,龍樹學是八不中道的緣起論。中道的緣起說, 不落兩邊,是《阿含》所固有的。通過從部派以來,經大乘《般 若》而大成的——「空性」、「假名」的思想開展,到龍樹而充 分顯示即空、即假的緣起如實義(所以名爲《中論》)。
  - (3) 一切是緣起的:依緣起而世間集,依緣起而世間滅。《相應部》 說:緣起「是法定、法確立(住),即相依性」53。相依性

緣起義。」清水弘文堂書房,昭和43年2月25日發行。

<sup>47 《</sup>清淨道論》(日譯南傳64, p.156-p.163)。

<sup>48《</sup>中論》卷4《觀四諦品第24》:「眾因緣生法,我說即是無(空),亦為是假 名,亦是中道義。」(大正30,33b11-12)

<sup>49 (</sup>十二門論)卷1:「眾緣所生法,是即無自性,若無自性者,云何有是法。」 (大正30,159c26-27)

<sup>50 (</sup>大智度論) 卷35:「此菩薩名字, 眾緣和合假稱。」(大正25, 318 b21-22)

<sup>51 (</sup>大智度論) 卷35 (大正25,318b23)。

<sup>52 《</sup>大智度論》卷62:「先說一切法從因緣和合生。」(大正25,500 a15-16)

<sup>53 (1) 《</sup>相應部》(12) 「因緣相應」(日譯南傳13, p.37)。

<sup>(2) 〈</sup>漢譯南傳·相應部〉第14冊,p29-p30,第一因緣相應,(20)第十「緣」:

(idappaccayatā),或譯「緣性」,「依緣性」。《雜阿含經》與 之相當的,是「此法常住、法住、法界」<sup>54</sup>。界(dhātu)也是因 義,與「依緣性」相當。

所以如通泛的說,緣起是「依緣性」。一切是緣起的,即一切依緣 而施設。

#### 八、龍樹依《阿含經》的八不緣起遮破種種異執 (p.226-p.227)

(一)《中論》遮破外道與部派佛教

《中論》等遮破外道,更廣破當時的部派佛教,這因爲當時佛教部派,都說緣起而不見緣起的如實義,不受落於二邊。

(二) 近代學者的研究盲點

近代的學者,從梵、藏本《中論》等去研究,也有相當的成就,但總

世尊曰:「諸比丘!我為汝等說緣起及緣生之法,汝等諦聽,當善思念, 我則為說」。

彼諸比丘奉答世尊曰:「大德!唯然。」

世尊曰:「諸比丘!何為緣起耶?諸比丘!緣生而有老死。如來出世,或 如來不出世,此事之決定、法定性、法已確立,即是相依性。 如來證於此,知於此。證於此、知於此,而予以教示宣佈,詳 說、開顯,分別以明示,然而即謂:「汝等,且看!」 諸比丘!線生而有老死。諸比丘!線有而有生。諸比丘!線取 而有有。諸比丘!緣愛而有取。諸比丘!緣受而有愛。諸比 丘!緣觸而有受。諸比丘!緣六處而有觸。諸比丘!緣名色而 有六處。諸比丘!緣識而有名色。諸比丘!緣行而有識。諸比 丘!緣無明而有行。如來出世、或不出世,此事之決定、法定 性、法已確立,即相依性。如來證知。此已證知而予以教示宣 佈,詳說、開顧、分別以明示,然而即謂「汝等,且看!」 諸比丘!緣無明而有行。諸比丘!於此有如不處妄性、不異如 性、相依性者,諸比丘!此謂之緣起。 諸比丘!何為緣生之法耶?諸比丘!老死是無常、有為、緣 生、滅盡之法,敗壞之法,離貪之法,滅法。諸比丘!生是無 常、有為、緣生、滅盡之法、敗壞之法、離貪之法、滅 法。…… 諸比丘!無明是無常、有為、緣生、滅盡之法、 離貪之法、滅法。諸比丘!此等謂之緣生法。」

54 《雜阿含經》卷12〈296經〉:「世尊告諸比丘:我今當說因緣法及緣生法。云何為因緣法?謂此有故彼有,謂緣無明行,緣行識,乃至如是如是純大苦聚

是以世間學的立場來論究,著重於論破的方法——邏輯、辨證法, 以爲龍樹學如何如何。

不知龍樹學只是闡明佛說的緣起,繼承《阿含》經中,不一不異 (不即不離)、不常不斷、不來不去、不生不滅(不有不無)的緣 起;由於經過長期的思想開展,說得更簡要、充分、深入而已。

- (三)舉經證說明龍樹學是繼承《阿含經》,闡明佛說的緣起
  - 1、破四作(四生)

如《雜阿含經》,否定外道的自作、他作、自他共作、非自非他的 無因作——四作,而說「從緣起生」55。

《中論》的〈觀苦品〉,就是對四作的分別論破56。

一切法從緣起生,所以〈觀(因)緣品〉說:「諸法不自生,亦不

集。云何線生法?謂無明、行……。若佛出世,若未出世,此法常住,法住、 法界,彼如來自所覺知,成等正覺,為人演說,開示、顯發,謂緣無明有行, 乃至緣生有老死。若佛出世,若未出世,此法常住,法住、法界,彼如來自覺 知,成等正覺,為人演說、開示、顯發,謂緣生故有老病死、憂悲惱苦。此等 諸法,法住,法定,法如,法爾,法不離如,法不異如,審諦、真、實、不顛 倒。如是隨順緣起,是名緣生法,謂無明、行、識、名色、六入處、觸、受、 豐、取、有、生、老病死憂悲惱苦,是名緣生法。」(大正2,84b13-26) 參見印順法師《雜阿含經論會編(中)》p.35。

- 55 (1) 《雜阿含經》卷14 (342經):「諸外道出家復問:云何尊者浮彌苦樂自 作耶?說言無記。苦樂他作耶?說言無記。苦樂自他作耶?說言無記。苦 樂非自非他無因作耶?說言無記。今沙門瞿曇說苦樂云何生?尊者浮彌答 言諸外道出家:世尊說苦樂從緣起生。」(大正2,93c9-14)
  - (2) 參見 (雜阿含經) 卷12 (302經) (大正2,86a29-b3)。
- 56(1)《中論》卷2〈觀苦品第12〉:「自作及他作,共作無因作,如是說諸 苦,於果則不然。苦若自作者,則不從緣生,因有此陰故,而有彼陰生。 若謂此五陰,異彼五陰者,如是則應言,從他而作苦。若人自作苦,離苦 何有人,而謂於彼人,而能自作苦。若苦他人作,而與此人者,若當離於 苦,何有此人受。苦若彼人作,持奥此人者,離苦何有人,而能授於此。 自作若不成,云何彼作苦?若彼人作苦,即亦名自作。若不名自作,法不 自作法,彼無有自體,何有彼作苦?若彼此苦成,應有共作苦。此彼尚無 作,何況無因作?非但說於苦,四種義不成,一切外萬物,四義亦不 成。」(大正30,16b21-17a24)
  - (2) 參見印順法師著《中觀論頌講記》p.222-p.229。

從他生,不共、不無因,是故知無生」。57《中論》歸結於無生, 也就是綠生,如《無熱惱譜問經》說:「若從緣生即無生」58。

- 2、破有見、無見等四種執
  - (1) 又如有與無二見,《中論》(觀有無品)59,是引《刪陀迦旃 延經》60而加以破斥的。
  - (2) 〈觀涅槃品〉也遮破涅槃是有、是無:「如佛經中說,斷有斷

- 58(1)《菩提道次第廣論》卷19引經,漢藏教理院刊本,p.49下;福智之聲出版 社,89年12月第一版七刷,p.448-p.449。
  - (2) (佛說弘道廣顯三味經)卷2(大正15,497b3):「緣生彼無生」。
- 59《中論》卷3〈觀有無品第15〉:「佛能滅有無,如化迦旃延,經中之所說,雜 有亦雜無。」(大正30,20b1-2)

參見印順法師著《空之探究》p.211。

60(1) (雜阿含經) 卷12(301經):

佛告[跳-兆+散]陀迦旃廷:「世間有二種依:若有、若無。為取所觸,取所 觸故,或依有、或依無。若無此取者,心境繁著使不取、不住、不計我。 苦生而生,苦滅而滅,於彼不疑、不惑,不由於他而自知,是名正見,是 名如來所施設正見。所以者何?世間集如實正知見,若世間無者不有。世 間滅如實正知見,若世間有者無有。是名離於二邊說於中道。」(大正 2,85 c20-29)

(2) (雜阿含經) 卷10(262經):

阿難語闡陀言:「我親從佛聞,教摩訶迦游延言:『世人顛倒,依於二 邊,若有、若無。世人取諸境界,心便計著。迦旃延!若不受,不取,不 住,不計於我,此苦生時生、滅時滅。迦旃延!於此不疑、不惑,不由於 他而能自如,是名正見如來所說。所以者何?迦旃延!如實正觀世間集 者,則不生世間無見;如實正觀世間滅,則不生世間有見。迦旃延!如來 離於二邊,說於中道:所謂此有故彼有,此生故彼生,謂緣無明有行,乃 至生老病死、臺悲惱苦集。所謂此無故彼無,此滅故彼滅,謂無明滅則行 滅,乃至生老病死、憂悲惱苦滅。』,尊者阿難說是法時,闡陀比丘遠 塵、離垢,得法眼淨。(大正2,66c25-67a9)

(3)參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.278:

《雜阿含經》「如來記說」, 佛化誅陀迦旃延經, 說「真實禪」與「強梁 禪」,是以已調伏的良馬,沒有調伏的劣馬,比喻深禪與世俗禪(《雜阿含 經》卷33(926經),大正2,235c27-236b11)。……與詵陀迦族延氏有關 的教授, 傳下來的僅有二則。另一則是佛為詵陀說: 離有離無的正見--觀

<sup>57 (</sup>中論) 卷1 (觀因緣品第1) (大正30, 2b6-7)。

非有,是故知涅槃,非有亦非無」61。

但世人又執涅槃是亦有亦無,或說是非有非無,所以又進一步 遮破,而破是有,是無,是亦有亦無,是非有非無——四執。

#### 3、例破有邊,無邊等四句

其實,遮破四句,是《阿含經》62 舊有的,如:有邊,無邊,亦有 邊亦無邊,非有邊非無邊;常,無常,亦常亦無常,非常非無常; 去,不去,亦去亦不去,非去非不去;我有色,我無色,我亦有色 亦無色,我非有色非無色。

種種四句,無非依語言,思想的相對性,展轉推論而成立。

#### 4、破即蘊我、離蘊我等

又如〈觀如來品〉說:「非陰非離陰,此彼不相在,如來不有陰, 何處有如來? 63

觀我(我與如來,在世俗言說中,有共同義64)與五陰,「不即、

世間緣起的集與滅,而不落有無的中道。(《雜阿含經》卷12,301經,大 正2,85c17-86a3) 車匿 (Chanda) 知道了無常、苦、無我、涅槃寂滅,而 不能領受「一切行空寂、不可得、愛盡、離欲、涅槃」。阿難為他說「化迦 旃延經」,離二邊而不落有無的緣起中道,這才證知了正法。(《雜阿含 經》卷10,262經,大正2,66b-67a) 這是非常著名的教授! 龍樹 《中 論》,曾引此經以明離有無的中道。(《中論》卷3,大正30,20b)

- 61 《中論》卷4 《觀涅槃品第25》 (大正30,35b14-15)。
- 62(1) 《雞阿含經》卷34(961經):

佛告婆蹉種出家:「我不作如是見,如是說:世間常是則真實,餘則虛 妄。云何瞿曇作如是見·如是說?世間無常·常無常·非常非無常、有 邊・無邊・邊無邊・非邊非無邊、命即是身・命異身異、如來有後死・無 後死·有無後死·非有非無後死。佛告婆蹉種出家:我不作如是見·如是 說,乃至非有非無後死。」(大正2,245c1-8)

- (2)《長阿含經》卷14(21經)〈梵動經〉:「諸有沙門·婆羅門作如是見、 作如是論:我此終後生有色無想,此實餘虚。有言:我此終後生無色無 想,此實餘虛。有言:我此終後生有色無色無想,此實餘虛。有言:我此 終後生非有色非無色無想,此實餘虛。」(大正1,92c16-20)
- 63 《中論》卷4 〈觀如來品第22 〉 (大正30,29c10-11)。
- <sup>64</sup> 參見印順法師著《空之探究》p.99-p.100:「先足梵志事,見《雜阿含經》(巴 利藏缺)。佛舆仙尼的問答,是:色(等五陰)是如來?異(離)色是如來?

不離、不相在」,是《雜阿含經》65一再說到的。即陰非我,離陰 非我, 這是一、異——根本的二邊; 不相在是我不在陰中, 陰不在 我中。

這四句,如約五陰分別,就是二十句我我所見。

由於世人的展轉起執,《中論》又加「我(如來)不有陰」,成爲 五門推求<sup>66</sup>。到月稱時代,大抵異說更多,所以又增多到七門 推求 67。

色中有如來?如來中有色?如來(tathāgata)是我的異名,如如不動而來去生 死的如來,不即色,不離色,如來不在色中,色不在如來中——這就是一般所 說的:「非是我,異我,不相在」。 (論) 文所說「不說五眾 (五陰) 即是 實,亦不說離五眾是實」,「實」就是如來,無實即無如來——我。這是二十 句我我所見,而法空說者,依四句不可說是如來,解說為法空。」

#### 65 (雑阿含經) 卷2 (33經):

「比丘!於意云何?色為是常,為無常耶?」比丘白佛:「無常,世尊!」 「比丘!若無常者,是苦不?」比丘白儒:「是苦,世尊!」「若無常、苦, 是變易法,多聞聖弟子,於中寧見有我,異我,相在不?」比丘白佛:「不 也,世尊! | 「受、想、行、識,亦復如是。是故比丘!諸所有色,若過去、 若未來、若現在,若內、若外,若麤,若細,若好、若醜,若遠、若近,彼一 切非我,不異我,不相在,如是觀察。受、想、行、讖,亦復如是。比丘!多 聞聖弟子,於此五受陰非我、非我所,如實觀察。如實觀察已,於諸世間都無 所取,無所取故無所著,無所著故自覺涅槃:我生已盡,梵行已立,所作已 作,自知不受後有。」(大正2,7b27-c11)

(參見《雜阿含經論會編(上)》p.138-p.139)

#### 66 參見印順法師著《中觀論頌講記》〈觀如來品第22〉p.405-p.406:

一、五陰不能說他是如來:假使五陰是如來,五陰是生滅的,如來也就應該是 生滅。如來是生滅的,這就犯了無常有為的過失……。二、離了五陰也不可說 有如來:假使離了五陰有如來,就不應以五陰相說如來,如來就成為掛空的擬 想。……。三、如來不在五陰中:假使說如來在五陰中,那就等於說人住在房 子裡,靈魂住在身體中。既有能在所在,就成了別體的二法。別體的東西,五 陰有生滅,如來沒有生滅,還是墮在常過的一邊。四、五陰不在如來中:假使 如來中有五陰,同樣的是別體法,犯有常住過。……。五、五陰不屬如來所 有:這仍然別體的,但又想像為不是相在,而是有關係,五陰法是如來所有 的。假使如來有五陰,那就如人有物,應該明顯的有別體可說。然而離了五 陰,決難證實如來的存在,所以說「如來不有陰」。

#### 67 參見印順法師著《中觀今論》p.248-p.249:

月稱論師,更增加到以七法觀我空:即一、離、具支、依支、支依、支聚、形 別。前五與即、離、相在、相屬大同,另加「支聚」與「形別」而成七。

#### 九、從「不即不離、如幻如化」來理解緣起的深義(p.228-p.230)

(一)「不即不離」的緣起

1、有、無;生、滅

此法則而應用於一切。

緣起,依「依緣性」而明法的有、無、生、滅。 「有」是存在的,「無」是不存在,這是約法體說的。 從無而有名爲「生」,從有而無名爲「滅」(也是從未來到現在名 「生」,從現在入過去名「滅」),生與滅是時間流中的法相。 緣起法的有與生,無與滅,都是「此故彼」的,也就是依於眾緣而 如此的。「此故彼」,所以不即不離,《中論》等的遮破,只是以

- 一般的解說佛法,每意解爲別別的一切法,再來說緣起,說相依, 這都不合於佛說緣起的正義,所以一一的加以遮破。
- 2、隨俗說相對法(有與無,生與滅,因與果,生死與涅槃,有爲與無 爲等)

隨世俗說法,不能不說相對的,如有與無,生與滅,因與果,生死 與涅槃,有爲與無爲等。

佛及佛弟子的說法,有種種相對的二法,如相與可相,見與可見, 然(燃)與可然,作與所作,染與可染,縛與可縛等。 如人法相對,有去與去者(來與住例此),見與見者,染與染者,

作與作者,受與受者,著與著者。

也有三事並舉的,如見、可見、見者等。

[支聚]我,並不是眼等的聚穑,聚是假合不實在的,不能說聚是我。聚法有 多種:如木、石、磚、瓦等隨便聚起來,不見得即成為屋,所以眾生於五蘊聚 中,也不應執聚為我。

[形別]於聚執我不成,於是又執形別是我,如說,房子須依一定的分量、方 式穑聚,才成為屋子,故於此房屋的形態,建立為房屋。但眼等和合所成的形 態差別,不過是假現,假現的形態,如何可以說是我?如以某種特定的形態為 我;如失眼,缺足,斷手的殘廢者,豈不我即有所缺?如有實我,我是不應有 變異差別的,故不能以形態為我。

月稱論師的七事觀我,是依經中所說的三觀、四門、五求推演而來。

這些問題,一般人別別的取著,所以不符緣起而觸處難通。《中 論》等依不即不離的緣起義,或約先後,或約同時,一一的加以遮 破。遮破一切不可得,也就成立緣起的一切,如〈觀四諦品〉說: 「以有空義故,一切法得成」68。

(二)不能依世俗常談去理解「有無,生滅」,而應從「如幻如化」去理 解「不生、不滅」等八不緣起

〈觀十二因緣品〉69,說明苦陰[蘊]的集與滅外,《中論》又 這樣說:

- 1、「因業有作者,因作者有業,成業義如是,更無有餘事」70。
- 2、「如是顛倒滅,無明則亦滅;以無明滅故,諸行等亦滅」71。
- 3、「今我不離受,亦不即是受,非無受、非無,此即決定義」72。

<sup>68 (</sup>中論) 祭4 (觀四諦品第24) (大正30,33a22)。

<sup>69 (</sup>中論) 祭4 (觀十二因緣品第26) (大正30,36b20-c8):

<sup>「</sup>眾生癡所覆,為後起三行,以起是行故,隨行墮六趣。

以諸行因緣,識受六道身,以有識著故,增長於名色。

名色增長故,因而生六入,情塵識和合,而生於六觸。

因於六觸故,即生於三受,以因三受故,而生於渴愛。

因愛有四取,因取故有有,若取者不取,則解脫無有。

從有而有生,從生有老死,從老死故有,憂悲諸苦惱。

如是等諸事,皆從生而有,但以是因緣,而集大苦陰。

是謂為生死,諸行之根本。無明者所造,智者所不為。

以是事滅故,是事則不生,但是苦陰聚,如是而正滅。」

<sup>70 (</sup>中論) 卷2 (觀作作者品第8) (大正30,13a17-18);參見印順法師《中觀論 頌講記》p.181。

<sup>71 《</sup>中論》卷4 〈觀顛倒品第20〉 (大正30,32a26-27);參見印順法師《中觀論 頌講記》p.429。

<sup>72 (</sup>中論) 卷4 (觀邪見品第27) (大正30,37a17-18):

<sup>「</sup>今我不離受,亦不[4]即是受,非無受非無,此即決定義。」([4]即=但 【宋】【元】【明】。)

參見印順法師《中觀論頌講記》p.540-p.541:

<sup>「</sup>今我不離受,亦不但是受,非無受非無,此即決定義。」

外人以我為實有自體的,所以討論到過去有沒有,就困頓不通。不知道我是不

4、「是故經中說:若見因緣法,則為能見佛,見苦集滅道」73。

《中論》所顯示的、成立的一切法,是緣起的,不能依世俗常談去理 解,而是「八不」——不生、不滅、不常、不斷、不一、不異、不來、 不出的緣起,也就是要從即空而如幻、如化的去理解緣起法,如《中 論》說:

- 1、「如幻亦如夢,如乾闥婆城,所說生住滅,其相亦如是」74。
- 2、「如世尊神通,所作變化人;如是變化人,復變作化人。 如初變化人,是名為作者;變化人所作,是則名為業。 諸煩惱及業,作者及果報,皆如幻與夢,如炎亦如響,75。
- 3、「色聲香味觸,及法體六種,皆空如炎、夢,如乾闥婆城。 如是六種中,何有淨不淨? (淨與不淨) 猶如幻化人,亦如鏡中像,76。

離五蘊身而存在的,離了五蘊身就不可得,所以說:「今我不離」五蘊身的 「受」。我不離受,然而受蘊並不就是我,所以說:「亦不但是受」。這就是 說五蘊和合而有的我,是有緣起的假我;在世俗諦上,確是可以有的;不過勝 義觀察自性,才不可得的。一切有部等,聽說依緣五蘊計我,以為我是主觀的 行相顛倒,所緣的是五蘊而不是我。他並不了解緣起義,不了解有緣起假我, 所以以為只有五蘊。本頌說亦不但是受,即是破除他的錯見。同樣的,五蘊等 緣起的假有,說他空,不是沒有;所以受不離我,也不但是我。我與受,相互 依存,不即不離,是緣起的,是假有的。所以說:「非」是「無」有「受」, 也「非」是「無」有我,不過是求他的實體不可得罷了。如花瓶,是物質的泥 土,經過了人工造作而有的。離了泥土,沒有花瓶;但花瓶也並不就是泥土。 泥土是瓶因,也是不離瓶而有泥土,但並不就是瓶。依因而有的,不就是因, 但求他的實體是不可得的。這緣起的基本義,也就是性空者所確見的因果「決 定義」,緣起是這樣的。

- <sup>73</sup>《中論》卷4〈觀四諦品第24〉(大正30,34c6-7);參見印順法師《中觀論頌 講記》p.479。
- 74 (中論)卷2 〈觀三相品第7〉 (大正30,12a23-24);參見印順法師著《中觀論 頌講記》p.170。
- 75 (中論) 卷3 (觀業品第17) (大正30,23b27-c3);參見印順法師著《中觀論 頌講記》p.305。
- 76 (中論) 卷4 〈觀顛倒品第23〉 (大正30,31b16-19);參見印順法師著《中觀 論頌講記》p.421。

4、「五陰常相續,猶如燈火炎」77。

緣起的世間法,如幻、如化;出世的涅槃,「受諸因緣故,輪轉生死中,不受諸因緣,是名為涅槃」<sup>78</sup>,也是依緣起的「此無故彼無,此滅故彼滅」而成立。

說到如來,是「我」那樣的五種求不可得,而也不能說是沒有的,所以 說:「邪見深厚者,則說無如來」<sup>79</sup>。

總之,如來與涅槃,從緣起的「八不」說,是絕諸戲論而不可說的:「如來性空中,思惟亦不可(非世俗的思辯可及)……如來過戲論,而人生戲論」<sup>80</sup>;「諸法不可得,滅一切戲論,無人亦無處,佛亦無所說」<sup>81</sup>。

如從八不的緣起說,那如來與涅槃,都如幻、如化而可說了,這就符合了《摩訶般若波羅蜜經》所說:「我說佛道如幻、如夢,我說涅槃亦如幻、如夢。若當有法勝於涅槃者,我說亦復如幻、如夢」<sup>82</sup>。

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> 《中論》卷4〈觀邪見品第27〉(大正30,38c28);參見印順法師著《中觀論 頌講記》p,549。

<sup>78 〈</sup>中論〉卷4〈觀涅槃品第25〉(大正30,35b9-10);參見印順法師著〈中觀論 頌講記〉p.495:

論主破斥外人的謬誤,申遽佛經的正義:有情於世間,「受諸因緣」的生死事,見色、開聲、舉心、動念,無不執受、取著,這就是自性見;有自性見,實染一切,於是起煩惱、造業;由造業感受生死的苦果。緣起諸法,雖本無自性,但幻幻相因,而「輪轉」在「生死」的苦海「中」。佛說涅槃,不是斷滅實有的生死(所以涅槃非無),也不是另得真常樂淨的涅槃(所以非有);本性空寂,有何可斷?有何可得?只是在見色、開聲、舉心、動念中,「不」執「受」取著「諸因緣」法,現覺法性空寂,而還復諸法的本性空寂,所以「名為涅槃」。

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> 〈中論〉卷4〈觀如來品第22〉(大正30,30c13)。

<sup>80 (</sup>中論) 卷4 (觀如來品第22) (大正30,30c24-29)。

<sup>81 〈</sup>中論〉卷4〈觀涅槃品第25〉(大正30,36b2-3)。

<sup>82 《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷8 (大正8,276b6-8)。

## 第四章 龍樹—中道緣起與假名空性之統一 第五節 假名——受假 (p.233~p.242)

釋厚觀 (2005.11.16)

- 一、〈般若經〉中的「假名」(p.233-p.234)
- (一)原始般若的「一切但有名字」

「假名」,在《中論》思想中,有極重要的意義。首先,《般若 經》的「原始般若」,充分表示了一切法「但名」的意義,如《小 品般若波羅蜜經》卷一說1:

「世尊!所言菩薩菩薩者,何等法義是菩薩?我不見有法名為菩 薩。世尊!我不見菩薩,不得菩薩,亦不見、不得般若波羅蜜, 當教何等菩薩般若波羅蜜?」(大正8,537b7-11)

「世尊!我不得、不見菩薩,當教何等菩薩般若波羅蜜?世尊!我 不見菩薩法來去,而與菩薩作字,言是菩薩,我則疑悔。世尊! 又菩薩字,無決定,無住處,所以者何?是字無所有故。」(大 正8,537b27-c2)

- 1、佛命須菩提,爲菩薩說般若波羅蜜,揭開《般若經》的序幕。
- 2、須菩提對佛說:說到菩薩,菩薩到底是什麼呢?我沒有見到,也沒 有得到過,有可以名爲菩薩的實體。般若波羅蜜,也是這樣的不可

<sup>1</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉p.241,注1:

<sup>《</sup>小品經》文,與玄奘所譯《大般若波羅蜜多經》〈第五分〉最相近,如卷 556 (大正8,865c-866b)。〈第四分〉也相近,已明說「但有假名」,如卷 538 (大正7,764a)。《佛說佛母出生三法藏般若波羅蜜多經》卷1,近於〈第 四分〉,但說「無定無住」為:「而彼名字,無住處非無住處,無決定無不決 定」(大正8,587c),與現存赞本相同。這是參照《中本般若》(俗稱《大 品》),「是字不住亦不不住」而有所增補; (摩訶般若波羅蜜經)卷3(大正 8,234a)。參閱《大般若波羅蜜多經》〈第二分〉卷409(大正7,47a)。

見、不可得。這樣,要我以什麼樣的般若波羅蜜,來教示什麼樣的 菩薩呢?

- 3、接著,從不見、不得菩薩與般若波羅蜜,進一步的說:我不見有菩薩法,(生)來,或(滅)去,什麼都不可得,我假使名之爲菩薩,說菩薩這樣那樣,那是會有過失感而心生疑悔的。
- 4、要知道,<u>名字是沒有決定性的</u>(同一名字,可以有種種意義的), 不落實在某一法上的,名字是無所有的。一切但有名字——唯名, 沒有實性,須菩提本著般若體悟的立場,所以這樣說。說沒有菩薩,沒有般若,這就是爲菩薩說般若波羅蜜了。如聽了但有假名一切不可得,而能不疑不怖,那就是菩薩安住於般若波羅蜜了。
- 5、菩薩是人,般若是法,人與法都是假名無實的;這一法門,可能從「一說部」演化而來<sup>2</sup>。
- (二)「中本般若」的「三假」(p.234-p.236)
  - 1、《摩訶般若波羅蜜經》之三假說

「原始般若」的人(菩薩)、法(般若)不可得,一切但有名字,在「中本般若」(一般稱之爲「大品」)中,有了進一步的說明:一切是「和合故有,是法及名字,亦不生不滅,但以名字故說;是名字亦不在內、亦不在外、不在中間」3。並對但名的一切,提出了三假說,如《摩訶般若波羅蜜經》卷二說:

「菩薩摩訶薩行般若波羅蜜,名假施設、受假施設、法假施設,如 是應當學」4。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 參見印順法師著《空之探究》p.126: p.131。

<sup>3《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷2(大正8,231a3-5)。參照《大般若波羅蜜多經》 〈第二分〉卷406:「如是善現,若菩薩摩訶薩,若般若波羅蜜多,若此二名皆 是假法,如是假法,不生不滅,唯假施設,不在內、不在外、不在兩間,不可 得故。復次善現,譬如過去、未來諸佛,唯有假名,如是名假不生不滅,唯假 施設,謂為過去、未來諸佛,如是一切唯有假名。此諸假名,不在內、不在 外、不在兩間,不可得故。」(大正7,29c27-30a4)

<sup>4 (</sup>摩訶般若波羅蜜經)卷2:「須菩提!譬如夢響影幻焰,佛所化皆是和合故有,但以名字說,是法及名字不生不滅,非內、非外、非中間住;般若波羅蜜、菩薩菩薩字亦如是。如是須菩提,菩薩摩訶薩行般若波羅蜜,名假施設、受假施設、法假施設,如是應當學。」(大正8,231a16-21)

一切唯有假名,名字也只是假名,在般若中,一切都是不可得的。 然從世間一切去誦達假名不可得,也不能不知道世俗假名的層次 性、多樣性,所以立三種假。

2、《大智度論》對「三假」之定義(p.234-p.235)

依(大智度論),三假施設,是三波羅聶提。波羅聶提 (prajñapti),義譯爲假,假名,施設,假施設等。

這三類假施設, 《大智度論》的解說有二;初說是: 「五眾[蘊]等 法是名法波羅轟提。五眾因緣和合故名為眾生,諸骨和合故名為頭 骨,如根、莖、枝、葉和合故名為樹,是名受波羅聶提。用是名字 取(法與受)二法相,說是二種,是為名字波羅轟提,5。

(1) 依論所說,法波羅聶提——法假(dharmapraifiapti),是蘊、處、 界---法。

色、聲等——微塵,貪、瞋等——心心所,阿毘達磨論者以爲 是實法有的, 〈般若經〉稱之爲法假施設。

(2) 受假,如五蘊和合爲眾生,眾骨和合爲頭骨,枝葉等和合爲 樹,這是複合物。在鳩摩羅什的譯語中,受與取相當,如五取 蘊譯爲五受陰,所以受波羅聶提,可能是upādāna-prajñapti 6。受 假——取假,依論意,不能解說爲心的攝取,而是依攬眾緣和 合的意思。

<sup>5《</sup>大智磨論》符41:「菩薩應如是學三種波羅聶提:五眾等法,是名法波羅聶提。 五眾因緣和合故名為眾生,諸骨和合故名為頭骨;如根、莖、枝、葉和合故名為 樹;是名受波羅聶提。用是名字,取二法相,說是二種,是為名字波羅聶提。 復次,眾微塵法和合故,有魚法生;如微塵和合故有產色,是名法波羅聶提, 從法有法故。是麁法和合有名字生,如能照、能燒,有火名字生;名色有故為 人,名色是法,人是假名,是為受波羅聶提;取色取名,故名為受。 多名字邊,更有名字,如梁、椽、瓦等名字邊,更有屋名字生;如樹枝、樹葉 名字邊,有樹名生,是為名字波羅聶提。 行者先壞名字波羅聶提,到受波羅聶提;次破受波羅聶提,到法波羅聶提;破 法波羅聶提,到諸法實相中。諸法實相,即是諸法及名字空般若波羅蜜。」 (大正25,358b21-c8)

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> 釋厚觀按:「受假」之梵語,似以upādāya-prajñapti爲佳。

- (3)名假(nāma-prajñapti),是稱說法與受的名字,名字是世俗共 許的假施設。
- 3、《般若經》三假說之對照 所說三假,在各種譯本中,是略有出入的,如下<sup>7</sup>:

| A(中本般若)<br>(摩訶般若<br>波羅蜜經)<br>(大品般若) | B(上本般若)<br>(大般若波<br>羅蜜多經)<br>〈初分〉 | C (中本般若)<br>《大般若波<br>羅蜜多經》<br>〈第二分〉 | D(中本般若)<br>《放光般若<br>波羅蜜經》 | E (中本般若)<br>(光讚般若<br>波羅蜜經) | F(中本般若)<br>《大般若波<br>羅蜜多經》<br>〈第三分〉 |
|-------------------------------------|-----------------------------------|-------------------------------------|---------------------------|----------------------------|------------------------------------|
| 名假施設                                | 名假                                | 名假                                  | 字法                        |                            | 名假                                 |
| 受假施設                                |                                   |                                     | 合法                        | 因緣和會<br>而假虛號               |                                    |
| 法假施設                                | 法假                                | 法假                                  |                           | 所號法                        | 法假                                 |
|                                     | 教授假                               | 方便假                                 | 權法                        | 所號善權                       |                                    |

- 二、〈般若經〉之三假與〈大毘婆沙論〉所說二有、五有之比較<sup>8</sup> (p.236-p.237)
- (一) 《大毘婆沙論》之二有、五有 (p.236)

要理解《般若經》的三假,可與阿毘達磨者的「有」,作對比的觀察,如《阿毘達磨大毘婆沙論》卷九說:

然諸有者,有說二種:一、實物有,謂蘊、界等。二、施設有,謂 男、女等。<sup>9</sup>

有說五種:一、名有,調龜毛、兔角、空花豐等。二、實有,調一切法 各住自性。三、假有,調瓶、衣、車乘、軍、林、舍等。四、和合有, 調於諸蘊和合,施設補特伽羅。五、相符有,調此彼岸、長短事等。10

<sup>7</sup> A: 姚秦 鳩摩羅什譯 (摩訶般若波羅蜜經)卷2 (大正8,231a)。

B:唐玄奘譯《大般若波羅蜜多經》(初分)卷11(大正5,58b)。

C:唐玄奘譯《大般若波羅蜜多經》〈第二分〉卷406(大正7,30a)。

D:西晉無羅叉譯《放光般若波羅蜜經》卷2(大正8,11c)。

E:西晉 竺法護譯 (光讚般若波羅蜜經)卷2(大正8,163a)。

F:唐玄奘譯 (大般若波羅蜜多經) 〈第三分〉卷482 (大正7,448a)。

<sup>8</sup> 參閱印順法師〈性空學探源〉第三章,第二節〈實相與假名〉,p.152-p.158。

<sup>9 (</sup>阿毘達磨大毘婆沙論)卷9 (大正27,42a24-26)。

<sup>10 《</sup>阿毘達磨大毘婆沙論》卷9 (大正27,42a29-b4)。

- 1、阿毘達磨論師,立實物(法)有與施設有,這是根本的分類,與 《大般若經》「第三分」(F本),但立名假與法假相合。 依經說,我;頭、頸等;草木等;過去未來諸佛;夢境、谷響等, 都說「如是名假,不生不滅,唯有等想施設言說」11。所以二假中 的名假,與阿毘達磨者二種有中的施設有相當。
- 2、《般若經》立三假:法假當然與實物有——實有相當。 五種有中的假有、和合有,是施設有的再分類,與《般若經》的「受 假」相當。名有,是龜毛、兔角等,在世俗中也只有假說的一類,可 以含攝在名假中;但三假中的名假,重在稱呼那法與受的名字。

《般若經》的「三假、二假」與 阿毘達磨論師「二有、五有」之對照

| 三假<br>A本<br>《大品般若》          | 名假施設<br>重於稱呼「法」<br>與「受」的名字 | 受假施設                                              | 法假施設              |                           |
|-----------------------------|----------------------------|---------------------------------------------------|-------------------|---------------------------|
| 二假<br>F本<br>(大般若經)<br>〈第三分〉 | 名假                         | (不立受假,包含在名假中)                                     | 法假                |                           |
| 二有<br>〈大毘婆沙論〉               | (二) 施設有-<br>男、女等           |                                                   | (一) 實物有<br>兹、界等   |                           |
| 五有<br>《大毘婆沙翰》               | (一) 名有<br>龜毛、兔角、<br>空花鬘等   | (三)》假有<br>瓶、衣、单乘、罩、林、舍等<br>(四)和合有<br>於諸藏和合,施設補特伽羅 | (二) 實有<br>一切法各住自性 | (五) 相待有<br>謂此後岸、<br>長短事等。 |

- (二)方便施設的教法: 《般若經》之教授假 (p.236-p.237)
  - 1、不過,《般若經》的三假,有的不立受假(包含在名假中),別立 方便假-教授假、權法等。這是說:佛爲弟子教授、說法,都

<sup>11 《</sup>大般若波羅蜜多經》卷482 〈第三分〉:「復次善現,譬如內身,所有頭、 頸、肩、膊、手、臂、腹、背、胸、脇、腰、脊、髀、膝、[月+出]、脛、足 等;皮、肉、骨、髓,唯有假名。如是名假,不生不滅,唯有等想施設言說。 此諸假名,不在內、不在外、不在兩間,不可得故。」(大正7,447c6-10)

是方便善巧的施設,如《法蘊足論》引經說:「如是緣起,法住、 法界,一切如來自然通達,等覺、宣說、施設、建立、分別、關 示,令其顧了」<sup>12</sup>。如來說法,本著自覺自證,而以方便施設名 相,爲眾生官說開示的。

- 2、佛的教法,一切都是方便施設的。這本是《阿含經》以來的一貫見解,如《第一義空經》說:「俗數法者,謂此有故彼有,此起故彼起」<sup>13</sup>等,緣起的集與滅。所說的「俗數法」<sup>14</sup>,《順正理論》引經,譯作「法假」。<sup>15</sup>
- 3、阿毘達磨論者,雖知緣起等一切教法,是方便施設的,而對於文句 所詮表的法義,總是分爲實有與假有。

### (三)三假之次第 (p.237)

《般若經》明一切法但假施設,依《大智度論》所說,<u>有次第悟入</u>的意義,如說:

行者先壞<u>名字波羅聶提</u>,到<u>受波羅聶提</u>;次破受波羅聶提,到<u>法波羅聶提</u>;破<u>法波羅聶提</u>,到<u>諸法實相</u>中。諸法實相,即是諸法及名字空般若波羅蜜<sup>16</sup>。

<sup>12 (</sup>法蘊足論)卷11:「茲芻當知!生緣老死,若佛出世,若不出世,如是緣起,法住、法界,一切如來自然通達,等覺、宣說、施設、建立、分別、開示,令其顯了;謂生緣老死,如是乃至無明緣行,應知亦爾。此中所有法性、法定、法理、法趣,是真是實,是諦是如,非妄非虛,非倒非異,是名緣起。」(大正26,505a16-22)

<sup>13 《</sup>雜阿含經》卷13 (335經) (大正2,92c20-21)。

<sup>14</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉第二章第二節〈勝義空與大空〉, p.82。

<sup>15 《</sup>順正理論》卷25引經:「如世尊說:有業有異熟,作者不可得,謂能捨此蘊 及能續餘蘊,唯除法假。」(大正29,485a)

<sup>《</sup>順正理論》卷28:「佛於彼《勝義空經》說:此中法假,謂無明緣行,廣說乃至生緣老死。」(大正29,498b29-c1)

<sup>16 《</sup>大智度論》卷41 (大正25,358c5-8)。

## 三、《中論》之「假名」與《般若經》之「受假施設」(p.237)

- 《中論》的空假中偈,在緣起即空下說:「亦為是假名」<sup>17</sup>。這裡 的假名,原文爲prajñaptir upādāya,正是《般若經》所說的「受假 施設」。
- 2、依《中論》〈青目釋〉:「空亦復空,但為引導眾生故,以假名 說;離有無二邊,故名為中道」18。假名是指空性說的:緣起法即空 (性),而空(性)只是假名。所以緣起即空,離有邊;空只是假 名(空也不可得),離無邊:緣起爲不落有無二邊的中道。
- 3、當然,假名可以約緣起說,構成緣起爲即空即假的中道。
- 4、不過,依《般若經》三假來說,緣起是法假,空(性)應該是名假 19, 爲什麼《中論》與《般若經》不同,特別使用這受假一詞呢?

## 四、「受假」這一術語是從犢子部系中而來(p.237-p.239)

## (一)《三法度論》(p.237-p.238)

說一切有部的阿毘達磨,立二有、三有、五有,包含了一切實有、 假有,並沒有與受(假)相當的名字。受假,應該是從犢子部系來 的20。如《三法度論》卷中說:

<sup>17 《</sup>中論》卷4:「眾因緣生法,我說即是無(空),亦為是假名,亦是中道 義。」(大正30,33b11-12)

<sup>18 (</sup>中論) 〈青目釋〉卷4:「眾因緣生法,我說即是空。何以故?眾緣具足和合 而物生,是物屬眾因緣,故無自性,無自性故空;空亦復空,但為引導眾生 故,以假名說;離有無二邊,故名為中道。是法無性,故不得言有;亦無空, 故不得言無。若法有性相,則不待眾緣而有;若不待眾緣則無法,是故無有不 空法。」(大正30,33b15-21)

<sup>19</sup> 參見印順法師著《空之探究》第三章第八節〈空興一切法〉p.192: 空(性)相,是超越名、相、分別,不落對符,實是不可說的。如《摩訶般若 經》卷17說:「一切法不可說,一切法不可說相即是空,是空不可說。」(大 正8,345c) 所以名為空相,也只是佛以方便假說而已。

<sup>20</sup> 參見印順法師著 (初期大期佛教之起源與開展) p.727-p.729。

不可說者,受、過去、滅施設。受施設,過去施設,滅施設,若不知者,是謂不可說不知。受施設(不知)者,眾生已受陰、界、入,計(眾生與陰、界、入是)一,及餘(計異)。<sup>21</sup>

《三法度論》,是屬於犢子部系的論典 <sup>22</sup>。犢子部立不可說我,又有三類;受施設是依蘊、界、處而施設的,如《異部宗輪論》說:「犢子部本宗同義,謂補特伽羅(數取趣),非即蘊、離蘊,依蘊、處、界假施設名」<sup>23</sup>。補特伽羅—我,不可說與蘊等是一,不可說與蘊等是異。不一不異,如計執爲是一或是異,這就是「不可說不知」。犢子部的我,是「假施設名」。

(二) (三彌底部論) (p.238-p.239)

此外,有《三彌底部論》,三彌底(Sammatīya)是正量的音譯;正量部是犢子部分出的大宗。《三彌底部論》卷中也說:

「佛說有三種人」。

「問曰:云何三種人?答:依說人,度說人,滅說人。(說者,亦 名安,亦名制,亦名假名)」<sup>24</sup>。

- 1、三種人,與《三法度論》的三類施設(不可說我)相同。
- 2、「依說人」的「說」,依小注,可譯爲安立、假名,可知是施設的異 譯,所以「依說人」,就是「受施設我」。「依」或「受」,就是 《中論》所說——prajfiapti-upādāya中的upādāya。這個字,有「依」, 「因」,「基」,「取」(受)等意義,所以《般若燈論》解說爲: 「若言從緣生者,亦是空之異名。何以故?因施設故」<sup>25</sup>。

<sup>21</sup> 尊者山賢造,東晉僧伽提婆譯《三法度論》卷2(大正25,24a29-b3)。

<sup>22</sup> 參見印順法師著〈說一切有部爲主的論書與論師之研究〉p.458-p.460。

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> 世友菩薩造,唐玄奘譯 《異部宗輪論》卷1 (大正49,16c14-15)。

<sup>24 (</sup>三彌底部論) (失譯作者名)卷2 (大正32,466a28-b2)。

<sup>25</sup> 本龍樹菩薩,釋論分別明(清辨)菩薩,唐波羅頗蜜多羅譯《般若燈論釋》卷 14:「自體無起,體無起者,如佛告大慧:我說一切法空,若言從緣生者,亦 是空之異名。何以故?因施設故。世間出世間法,並是世諦所作,如是施設名 字,即是中道。」(大正30,126b6-9)

- 3、觀誓(Avalokitavrata)的《般若燈論廣註》,釋「因施設」爲 upādānam upādāya prajñapti,即「取因施設」。從犢子部出家的陳 那,也有《取因施設論》。
- 4、總之,《般若經》所說的「受假」,正是《中論》所說的prajñaptiupādāya(因施設)。這一術語,是由犢子部系中來的。
- 五、《中論》的緣起是假名——受假施設 (p.239-p.241) 爲了說明《中論》的緣起是假名——受假施設,所以分別的來說:
- (一) 部派對實有、假有的看法 26 (p.239)
  - 1、佛的說法,以語句方便來表達,稱爲施設(假),如《般若經》的 方便假、教授假,那是佛教界所公認的。
  - 2、對於所表示的內容,雖有「假名有」的,如五蘊和合名爲我,枝葉等 和合名爲樹,但總以爲:「假必依實」,有實法存在——實法有。
  - 3、如說一切有部,說蘊、處、界都是實有自性的。 《俱舍論》以爲:蘊是假而處、界是實有的。 經部以爲蘊、處是假而界是實有的。 這些上座部系的學派,都是成立實法有的。
  - 4、大眾部中,以說假爲部名的說假部,立「十二處非真實」<sup>27</sup>。 一說部說:諸法但名無實。有沒有立實法爲所依,傳說中沒有明確 的記錄。

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> 參見印順法師著(1) 《性空學探源》p.194-p.196(2) 《初期大期佛教之起源 與開展》p.728。

<sup>27 (</sup>異部宗輪論)卷1:「其說假部本宗同義:謂苦非蘊。十二處非真實。諸行相 待,展轉和合,假名為苦。無士夫用,無非時死,先業所得。業增長為因,有 異熟果轉。由福故得聖道,道不可修,道不可壞。餘義多同大眾部執。」(大 正49,16a16-20)

|       | 五蘊     | 十二處    | 十八界 |
|-------|--------|--------|-----|
| 說一切有部 | 實有     | 實有     | 實有  |
| 俱舍論   | 假有     | 實有     | 實有  |
| 經部    | 假有     | 假有     | 實有  |
| 說假部   |        | 十二處非真實 |     |
| 一說部   | 諸法但名無實 |        |     |

各部派對蘊、界、處假實的看法

- (二)說一切有部的「三世實有」與經部的「現在實有,過未非實」 (p.239-p.240)
  - 1、一切法從因緣生,從種種緣生,不從一因生,是佛教界所公認的。
  - 2、說一切有部立「法性恆住」,「三世實有」,所以從因緣生,並非 新生法體,法體是三世一如的。從緣生,只是眾因緣力,法體與 「生」相應,從未來來現在,名爲生起而已。
  - 3、如經部,說現在實有而過未非實,所以從緣生是:界——一法的功能,在刹那刹那的現在相續中,以緣力而現起,爲唯識宗種子生現行說的先驅。這樣的因緣所生,都是別別自性有的<sup>28</sup>。
- (三) 說一切有部與犢子系對「假名有」的見解<sup>29</sup> (p.240) 假名有一施設有,部派間也有不同的見解。
  - 1、如依五蘊而假名補特伽羅,依<u>說一切有部</u>,<u>假有是無體的</u>,所以說 無我。
  - 2、<u>犢子部系</u>以為:依五蘊而施設補特伽羅,是受假,不可說與蘊是一 是異,「<u>不可說我」是(受假)有的。如即蘊計我,或離蘊計我,</u> 那是沒有的,所以說無我。

<sup>28 《</sup>攝大乘論》本卷上說:「此中依止阿賴耶識諸法生起,是名分別自性緣起。」(大正31,135a1-2)另參見印順法師著《性空學探源》p.190-p.193。

<sup>29</sup> 參閱《性空學探源》, p.152-p.153。

- (四) 假名在《般若經》、犢子系和《中論》所指涉的內容 (p.240)
  - 1、《般若經》立三假,著重於但名無實,名與實不相應,所以說:名 字「不(在)內、不(在)外,不中間(住)」。30
  - 2、約但名無實,「但以假名說」31,《中論》也採用這通泛的假施設 (praiñapti),但論到緣起說,一切依緣而有(而生、而無、而 滅)。緣性與所生法,不可說一,不可說異。緣起法的不一不異, 在時間中,就是不斷不常。這與犢子部說的受施設,不可說一,不 可說異,也不可說是常、是無常,有共通的意義。
  - 3、不過犢子系〔的假名〕但約補特伽羅說,而《中論》約緣起一切說。
- (五) 龍樹爲何以「受假」來說明一切法如幻有(p.240-p.241)
  - 1、《大智度論》所釋的《中本般若》——二萬二千頌本,立三種假, 約世俗法的層次不同而立,與其他《中本般若》不同。32龍樹「空 假中偈」的假名——受假,正是依此經本而來。

<sup>30</sup> 參見《壓訶船若波羅蜜經》祭2:「佛告須菩提:般若波羅蜜亦但有名字,名 為般若波羅蜜;菩薩、菩薩字亦但有名字,是名字不在內,不在外,不在中 間。」(大正8,230c6-9)

<sup>31《</sup>中論》卷4〈觀如來品第22〉:「空則不可說,非空不可說,共不共叵說,但 以假名說。」(大正30,30b22-23)

<sup>32</sup> A:姚秦 鳩摩羅什譯《摩訶般若波羅蜜經》卷2:「菩薩摩訶薩行般若波羅蜜, 名假施設、受假施設、法假施設,如是應當學。」(大正8,231a 19-21)

B: 唐 玄奘譯《大般若波羅蜜多經》〈初分〉卷11「諸菩薩摩訶薩修行般若波 羅蜜多時,於一切法名假、法假及教授假,應正修學。」(大正5,58b7-9)

C:唐玄奘譯《大般若波羅蜜多經》〈第二分〉卷406:「諸菩薩摩訶薩修行般 若波羅蜜多時,於一切法名假、法假及方便假應正修學。」(大正 7 · 30a15-17)

D:西晉 無羅叉譯 《放光般若經》 卷2:「菩薩摩訶薩行般若波羅蜜,當學字 法、合法及權法數。」(大正8,11c8-9)

E:西晉 竺法護譯 《光讚經》卷2:「所謂菩薩摩訶薩般若波羅蜜,因緣合會而 假虛號,所號善權、所號法皆假託耳,當作是學,行般若波羅蜜。」(大正 8, 163a10-12)

F:唐玄奘譯《大般若波羅蜜多經》〈第三分〉卷482:「諸菩薩摩訶薩修行般 若波羅蜜多時,於一切法名假、法假應正修學。」(大正7,448a4-5)

- 2、在種種假中,<u>龍樹不取「名假」</u>,如一切是名假,容易誤解,近於 方廣道人的一切法如空華。「名」是心想所安立的,也可能引向唯 識說。後代有「唯名、唯表、唯假施設」的成語,唯表 (vijñaptimātra),玄奘就是譯爲「唯識」的。
- 3、<u>龍樹也不取「法假」</u>,法假是各派所公認的,但依法施設,各部派終歸於實有性,不能顯示空義。
- 4、<u>龍樹特以「受假」來說明一切法有</u>。依緣施設有,是如幻如化,假 而有可聞可見的相用<sup>33</sup>,與空華那樣的但名不同(犢子部系依蘊處 等施設不可說我,與有部的假有不同,是不一不異,不常不斷,而 可說有不可說我的,古人稱爲「假有體家」<sup>34</sup>)。
- 5、受假一依緣施設(緣也是依緣的),有緣起用而沒有實自性,沒有 自性而有緣起用;一切如此,所以一切是即空即假的。龍樹說「空 假中」,以「受假」爲一切假有的通義,成爲《中論》的特色。

<sup>33《</sup>大智度論》卷6:「諸法相雖空,亦有分別可見、不可見。譬如幻化象馬及種種諸物,雖知無實,然色可見,聲可聞,與六情相對不相錯亂。諸法亦如是,雖空,而可見、可聞,不相錯亂。」(大正25,101 c18-22)

<sup>34</sup> 吉藏撰《百論疏》卷中:「外云:諸分和合別有總身法異於諸分。如假有體家義,別有假體異於實體,亦如犢子四大和合別有眼法,五陰和合別有人法。故具在、分在破假身有體及犢子義。」(大正42,279a10-14)

# 第四章 龍樹—中道緣起與假名空性之統一 第六節 空性——無自性空 (p.243~p.255)

釋厚觀. (2005.11.23)

### 一、緣起即空性(p.243)

《中論》〈觀四諦品〉說:「眾因緣生法,我說即是空」1。眾因緣生 法——緣起法,就是空——空性。「我說」,從前都解說爲佛說,但 原文是第一人稱的多數,所以是「我等說」。緣起即是空性,是龍樹 那個時代,部分大乘學者所共說的。

### 二、聲聞佛教與大乘佛教之對立與貫通(p.243-p.244)

(一) 聲聞佛教與大乘佛教之對立

上面說到,空在《般若經》中的主要意義,是涅槃、真如等異名。2 在上一章 3中,說到與《般若經》相近的文殊法門,以緣起爲此土 ——釋迦佛說法的先要,而文殊所說,卻是「依於勝義」,「但依 法界,,「依於解脫」,表示了聲聞與大乘的分化對立。

- 1、大乘說「一切皆空」,「一切皆如也」,「一切不出於法界」。
- 2、依佛聲教而開展的,被稱爲聲聞部派佛教,大抵是有爲以外說無 爲, 牛死以外立涅槃。

所以形成嚴重的對立。

(二) 龍樹闡發《阿含經》的緣起深義,善巧貫通聲聞與大乘 聲聞法與大乘法的方便施設,當然有些差別,但也不應該那樣的嚴 重對立。

<sup>1 (</sup>中論) 卷4 (觀四諦品第24) (大正30,33b11-14): 眾因緣生法,我說即是空,亦為是假名,亦是中道義。 未曾有一法,不從因緣生,是故一切法,無不是空者。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 參見印順法師著《空之探究》第三章第二節〈法空性是涅槃異名〉p.145。

<sup>3</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉第三章第三節〈大乘〈般若〉與〈阿含經〉〉 p.149 ·

- 1、《阿含經》的緣起深義:生死與涅槃都依「緣起」而成立。 釋迦佛在《阿含經》中,依中道說法,也就是依緣起說。 「此有故彼有,此生故彼生」,生死流轉依緣起而集。 「此無故彼無,此滅故彼滅」,生死也依緣起而還滅。 依緣而集起,依緣而滅,生死與涅槃(涅槃,或說爲空性、真如等),都依緣起而施設成立。
- 2、《中論》的精要:將《般若經》的一切法空,安立於中道的緣起說,主張「緣起即空」 龍樹尊重釋迦的本教,將《般若》的「一切法空」,安立於中道的

緣起說,而說:「眾因緣生法[緣起],我(等)說即是空」性。

緣起即空,所以說:「不離於生死,而別有涅槃」。4

同時,迷「即空的緣起」而生死集,悟「緣起即空」而生死滅;生 死與涅槃,都依緣起而成立。

緣起即空,爲龍樹 (中論)的精要所在。闡發 (阿含經)中 (依中道 說)的緣起深義,善巧的貫通了聲聞與大乘,爲後代的學者所尊重。

三、依「無自性」明「緣起即空」(p.244-p.246)

緣起法即是空(性),緣起法(也就是一切法)爲什麼即是空呢? (一)引論證

1、如《迴諍論》5說:

「若法依緣起,即說彼為空;若法依緣起,即說無自性」([頌·以下釋])

「諸緣起法,即是空性。何以故?是無自性故。諸緣起法,其性非 有,無自性故。……無自性故說為空」。

2、《中論》「青目釋」也說:

「眾緣具足和合而物生,是物屬眾因緣故無自性,無自性故空。」6

<sup>4 (</sup>中論) 卷3 (觀縛解品第16) (大正30,21b15)。

<sup>5 〈</sup>菩提道次第廣論〉卷17引文(漢藏教理院刊本頁33上);舊譯《迴諍論》(大正32,18a1-12)。

<sup>6 《</sup>中論》卷4 〈觀四諦品第24〉(青目釋)(大正30,33b15-17)。

3、《大智度論》也一再說:

「若從因緣和合生,是法無自性;若無自性,即是空。」7

- 4、《中論》頌說:
  - (1)「如諸法自性,不在於緣中。」8
  - (2)「眾緣中有(自)性,是事則不然。」9
  - (3)「陰合有如來,則無有自性。」10
  - (4) 「汝若見諸法,決定有(自)性者,即為見諸法,無因亦無 緣。11.....

未曾有一法,不從因緣生,是故一切法,無不是空者。,12

自性(svabhāva),是「自有」自成的,與眾緣和合而有,恰好相 反。所以,凡是眾緣有的,就沒有自性;如說法有自性,那就不從緣 47。

一切是依因緣而有的,所以一切是無自性的;一切無自性,也就一切 法無不是空了。

參見印順法師著《中觀論頌講記》p.399-p.400:「假使說五陰和合的時候有如 來,那如來就不能離五陰而存在,離了五陰就不可得,所以是無有自性的。怎 麼可說真實妙有?外人或以為如來依蘊施設,不能說自性有,他是依五陰的他 性而成的。不知依他因緣生的,即無有自性,即沒有實體對他,可以說因他 有,他是對自而成的。而且,一切法都無自性,他也沒有自性,怎麼可從無自 性的他性而成如來呢?」

<sup>7 (</sup>大智度論) 卷37 (大正25,331b7-8)。

<sup>8 (</sup>中論) 卷1 (觀因緣品第1) (大正30, 2b18-19): 如諸法自性,不在於緣中,以無自性故,他性亦復無。

<sup>9 (</sup>中論) 卷3 (觀有無品第15) (大正30,19c22-23): 眾緣中有性,是事則不然,性從眾緣出,即名為作法。

<sup>10 (</sup>中論) 卷4 (觀如來品第22) (大正30,30a5-6):

<sup>「</sup>陰合有如來,則無有自性,若無有自性,云何因他有。」

<sup>11 (</sup>中論) 卷4 (觀四諦品第24) (大正30,33b1-2): 若汝見諸法,決定有性者,即為見諸法,無因亦無緣。

<sup>12 (</sup>中論) 卷4 (觀四諦品第24) (大正30,33b13-14): 未曾有一法,不從因緣生,是故一切法,無不是空者。

進一步說,由於一切法無自性空,所以一切依因緣而成立,「以有空 義故,一切法得成」<sup>13</sup>,顯示了龍樹學的特色。

依「無自性」來闡明「緣起」與「空」的一致性,而《阿含經》的一切依緣起,《般若經》(等)的一切法皆空,得到了貫通,而達成「緣起即空」的定論。

(二)從《阿含經》與《般若經》中「空之雙關意義」談「生死即涅槃」 (p.245-p.246)

說明龍樹學的這一特色,還要從《阿含經》與《般若經》說起。

- 1、《阿含經》的「空」
  - (1)《阿含經》中,出家人在空靜處修行,也就以空寂[靜]來形容 無取無著的解脫境地,所以「空諸欲」<sup>14</sup>,「貪空、瞋空、 癡空」<sup>15</sup>。
  - (2) 一方面,「空緒行」<sup>16</sup>,諸行是空的,無我我所。《經》<sup>17</sup> 中說:色如聚沫,受如水泡,想如陽燄,行如芭蕉,識如幻 事,是譬喻諸行空的。

空是無我無我所,在大眾部中,就有解說爲我空、法空了。<sup>18</sup> 所以,「空」,有空虛的意義,也有表示無著無累、解脫自在的 意義。

2、《般若經》的「空」

「原始般若」,本是體悟甚深法相[性]的修行者,從證出教(不是

<sup>13 (</sup>中論) 卷4 (大正30,33a)。

<sup>14</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉第一章第一節〈〈阿含──空與解脫道──引言〉p.6。

<sup>15</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉第一章第一節〈〈阿含〉——空與解脫道——引言〉p.8;第一章第三節〈空與心解脫〉p.21。

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> 參見印順法師著《空之探究》第二章第五節〈常空、我我所空〉p.103;第二章 第六節〈三三摩地〉p.107;第二章第八節〈諸行空與涅槃空〉p.117;第三章 第二節〈法空性是涅槃異名〉p.143。

<sup>17 《</sup>雜阿含經》卷10 (265經) (大正2,69a18-20)。

<sup>18</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉第二章第十節〈大眾部系與法空〉p.128。

從教義的探索而來),直率地表示自悟的境地,用來化導信眾,所 以說:「以真法性為定量故」19。

在般若法門的開展中,空是表示甚深法性的一個名詞。在一切法不 生,一切法清淨,一切法(遠)離,一切法寂滅[靜],一切法空, 一切法無所有,一切法不可得,一切法無所依,一切法不可思 議……這一類詞語中,「空」是更適合於即一切法而示如實相的。 「空」在《般若經》中,廣泛應用,終於成爲《般若經》的特色。

般若法門是重實踐的,直觀一切法本空(空是同義異名之一),但 法流人間, 聞思修習, 應有善巧的施設。上一章 20 曾列表說明:

空,無所有,無生,遠離,寂靜等,是表示(悟入的)甚深法性的。 空,無所有,虛妄,不實等,是表示一般虛妄事相的。

空(與無所有)是通貫了「虚妄的一切法」與「一切法甚深相」的。

一切虚妄不實是緣起無自性(空)的,無自性空即涅槃空寂 21。 以無自性而明緣起即空,成爲生死即涅槃,大乘深義最善巧的說明。22

<sup>19 (</sup>大般若波羅蜜多經) 〈第四分〉卷538 (大正7,764c)。又〈第五分〉卷 55 (大正7,866c)。

參見印順法師著《初期大乘佛教之起源與開展》p.743:

<sup>「</sup>量」是準確的知識;定量是正確的、決定無疑的準量,值得信任的。《般若 經》所說,非一般所能信解,那是因為聖者自證所表示的,不是一般世俗知識 所能夠理解!但依聖者自證真如、法性而說,是決定可信的!

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉第三章第六節〈空之雙關意義〉p.174;p.177。

<sup>21 (</sup>大般若波羅蜜多經) 卷476:「一切法皆無自性,無性故空,空故無相,無相 故無願,無願故無生,無生故無滅,是故諸法本來寂靜,自性涅槃。如來出世、 若不出世,諸法法界,法爾常住,謂一切法無性空等。」(大正7,414b1-5)

<sup>22(1)</sup>參見印順法師著《印度佛教思想史》第四章第二節〈龍樹的思想〉 p.130:「緣起奧空性的統一,關鍵在沒有自性。緣起是無自性的、空 的,所以可依緣起而契會空性。空性是無自性的,所以依空而緣起一切。 緣起即空,也就是『世間即涅槃』了。」

<sup>(2)</sup> 參見印順法師著〈無諍之辯〉p.183-p.184:

大乘理論的特點,是「世間不異出世間」;「生死即涅槃」;「色(受想 行識)不異空,空不異色」。從一切法本性空寂的深觀來看一切,於是乎 世間與出世間的對立被銷融了:可以依世間而向出世,出世(解脫)了也, 不離世間。……大乘入世佛教的開展,「空」為最根本的原理,「悲」是

1、有自性即非緣起,緣起則無自性

自性是自有的,所以依聚緣和合而如此的,不能說有自性,有自性的就不從緣生。《中論》卷3說:

「眾緣中有(自)性,是事則不然。性從眾緣出,即名為作法。」<sup>23</sup>「……性名為無作,不待異法成」。<sup>24</sup>

「若法實有性,後則不應(有變)異」。25

緣起,是佛教界所公認的,但一般以為:——法是實有自性的,有 自性法從因緣和合而生起。

最根本的動機。中觀也好,瑜伽也好,印度論師所表彰的大乘,解說雖多少不同,而原則一致。從「空」來說,如《瑜伽·真實義品》所說:「空勝解」(對於空的正確而深刻的理解)是菩薩向佛道的要行。生死性空,涅槃性空,在空性平等的基點上(無住涅槃),才能深知生死是無常是苦,而不急急的厭離他;涅槃是常是樂,是最理想的,卻不急急的厭生死,求涅槃看實在了,不能不厭生死,不能不急求涅槃。急急的厭生死,求涅槃,那就不期而然的,要落入小乘行徑了!在「空勝解」中,法法平等,法法緣起——身心、自他、依正都是相依相待的存在。於是悲心內發,不忍眾生苦,不忍聖教衰而行菩薩道。在菩薩道中,慈悲益物不是無用,反而是完成佛道的心髓。為眾生而學,為眾生而證。

23 《中論》卷3 〈觀有無品第15〉 (大正30,19c22-23)。

參見印順法師著《中觀論頌講記》p.248:

「自性」,依有部的解說,與自體、自相、我,同一意義。承認自體如此成就的,確實如此的(成、實)自性,就不能說從眾緣生。凡從眾緣生的,即證明他離卻因緣不存在,他不能自體成就,當然沒有自性。所以說:「眾緣中有性,是事則不然」。假定不知自性有與因緣有的不能並存,主張自性有或自相有的法,是從眾緣出的。承認緣起,就不能說他是自性有,而應名之為所作法;這不過眾緣和合所成的所作法而已。一面承認有自性,一面又承認眾緣所作成,這是多麼的矛盾!

24《中論》卷3〈觀有無品第15〉(大正30,19c27-28): 性若是作者,云何有此義?性名為無作,不符異法成。

參見印順法師著《中觀論頌講記》p.248-p.249:「性若是所作者,云何有此義?凡是自性有的自成者,必是無有新作義的常在者;非新造作而自性成就的,決是不待異法而成的獨存者,這是一定的道理。承認緣起而固執自相有,

這在性空者看來,是絕對錯誤的。」

25《中論》卷3〈觀有無品第15〉(大正30,20b7-8): 若法實有性,後則不應異(異=無【宋】【元】【明】),性若有異相,是事 終不然。 依龍樹學來說,這是自相矛盾的,有自性(自有),那就不用從因 **総**生了。

從因緣生的,就是作法,所作法是不能說是自性有的。如實有自 性,也就不可能有變異。

自性是不待他的,與他無關的自體;不可能變異,應該是常恒如此 的: 這與從緣所生法不合。

不待他、不變異的自性,是根源於與牛俱來的無明。呈現於心識中的 一切,直覺得確實如此——實在感,從來與我們的認識不分的。就是 發覺到從因緣生,不實、變異等,也由於與生俱來的無知,總是推論 爲:內在的,微細的,是自性有,達到「假必依實」的結論。

2、《中論》徹底否定自性有,由於「空無自性」,所以依緣起而一 切都能成立

依《中論》說:龍樹徹底否定了自性有,成爲無自性的,緣起即空 的法門。

因爲一切無自性,所以一切法空,依無自性而製入空性,空性即涅 槃、寂靜等異名。26

#### 參見印順法師著《中觀論頌講記》p.255:

假定諸法是實有自性的,後來的時候,無論怎麼樣,都不應該無有。這樣,佛 說緣起,只可說此有故彼有,不應更說此無故彼無了。實有自性,如何可無? 佛也不能違反法相,所以《般若經》說:「若諸法先有後無,諸佛菩薩應有罪 過」。佛既說緣起事相是此有故彼有,此無故彼無,可見諸法實有自性的不 可成立了。實有自性,即不能從有而無,即不能有變異。如說實有自性,又承 認有變異相,這純是自相矛盾的戲論。所以說:「是事終不然」。

26 參見印順法師著《印度佛教思想史》p.129-p.130:

龍樹重空性,而說緣起與空性,不但不是對立,而且是相成的。《般若經》廣 說空,重在勝義,但空也有虛妄不實的意義,龍樹著重這點,專依無自性明空 性。為什麼一切法空?因為一切法是沒有自性的。為什麼無自性?因為是緣起 有的。《中論》貫徽了有自性就不是緣起,緣起就沒有自性的原則,如說: 「如諸法自性,不在於緣中」(《中論》卷1,大正30,2b18);「眾緣中有 (自)性,是事則不然」(《中論》卷1,大正30,19c)。這樣,緣起是無自 性的,無自性所以是空的;空無自性,所以從緣起,明確的說明了緣起與空性 的統一,如《迴諍論》說:「(頌)若法依緣起,即說彼為空;若法依緣起, 即說無自性」。「諸緣起法即是空性。何以故? 是無自性故。諸緣起法其性非 空,不是沒有,舉譬喻說,如虛空那樣的無礙,空是不礙有的。由 於空無自性,所以依緣起而一切——世出世法都能成立。反之,如 一切不空,是自性有,那就不待因緣,一切法都不能成立了。

#### 龍樹明確的宣說:

- (1)「以有空義故,一切法得成;若無空義者,一切則不成。」27
- (2)「若人信於空,彼人信一切;若人不信空,彼不信一切。」<sup>28</sup>

這是依空以成立一切的。

空無自性,所以依緣而起一切,

因無自性空,所以即緣起而寂滅。

#### 四、緣起與涅槃 (p.247-p.248)

緣起即空,所以緣起所生即涅槃。

(一)《阿含經》以「法界」等語詞形容「緣起」

《阿毘達磨法蘊足論》卷11 (大正26,505a17-22)引經29 說:

「若佛出世,若不出世,如是緣起法住、法界。一切如來自然通 達,等覺、宣說、施設、建立、分別、開示,今其顯了。……此中

有,無自性故。……無自性故說為空」(大正32,18a)。緣起與空性的統 一,關鍵在沒有自性。緣起是無自性的、空的,所以可依緣起而契會空性。空 性是無自性的,所以依空而緣起一切。緣起即空,也就是「世間即涅槃」了。

<sup>27</sup> (中論) 卷4 (觀四諦品第24) (青目釋) (大正30,33a22-25):

以有空義故,一切法得成,若無空義者,一切則不成。

以有空義故,一切世間、出世間法皆悉成就。若無空義,則皆不成就。

- 28 《迴諍論》:「若人信於空,彼人信一切,若人不信空,彼不信一切。此偈明 何義?若人信空,彼人則信一切世間出世間法。何以故?若人信空,則信因緣 和合而生;若信因緣和合而生,則信四諦:若信四諦,彼人則信一切勝證;若 人能信一切勝證,則信三寶謂佛、法、僧;若信因緣和合而生,彼人則信法因 法果;若人能信法因法果,彼人則信非法因果;若人能信法因法果,信非法 因,信非法果,則信煩惱、煩惱和合、煩惱法物,彼人如是一切皆信。如是前 說彼人則信義行、惡行;若人能信義行、惡行,彼人則信義惡行法;若人能信 善惡行法,則知方便過三惡道,彼人如是能信一切世間諸法。」(大正 32 · 23a6-19)
- <sup>29</sup> 參見《雜阿含經》卷12(296經)(大正2,84b16-26)。

所有法性,法定,法理,法趣,是真,是實,是諦,是如,非妄, 非虚,非倒,非異,。

(真)如,法界等,是形容緣起法的。

(二)大乘《般若經》以「法界」等語詞形容「涅槃」 在大乘經中,真如有十二異名:「真如,法界,法性,不虛妄性,不變 異性,平等性,離生性,法定,法住,實際,虚空界,不思議界」30; 而真如、法界等,是被解說爲涅槃異名的。31

(三) 龍樹菩薩會涌緣起即涅槃 一般說,緣起是有爲,涅槃是無爲。32

大眾部一分,及化地部等主張:緣起是無為。說一切有部主張:緣起與緣 生,都是有為法,差別在:緣起約因性說,緣生約果法說。龍樹:在世俗 的說明中,龍樹論與說一切有部相同,認為緣起是有為。但《摩訶般若波 羅蜜經》卷2云:「離有為,不可說無為;難無為,不可說有為。」(大 正8,232b22-23); 《大智度論》卷31云:「離有為則無無為。」 (大正 25 · 289a)

(2) 參見印順法師著 (空之探究) p.171:

一般說:有為是生死流轉的三界,是生滅的;無為是不生滅的。有為是非 常的,無為是常住的。但在般若正觀中,有為、無為都是性自空的。為什 麼是空?因為是非常非滅的。非常非滅,這似乎很難解!有為法非常,怎 麼說非滅壞呢?無為法沒有生住滅相,怎麼說非常呢?非常非滅,為什麼 說是空呢?不知道有為與無為的分別,是隨順世俗的方便說,如《大智度 論》卷31說:「離有為則無無為,所以者何?有為法實相即是無為,無為 相者則非有為,但為眾生顛倒 故分別說。……若無為法有相者,則是有 為」(大正25,289a)。無為法是有為法的實相(真相),不是截然不同 的對立法。為了要說明,不得不說為二——有為與無為。其實,有為就是 無為,不見有為即是無為(非二法合一);「於有為法無為不取相」(這 是無為的意趣所在)。

<sup>30《</sup>大般若波羅蜜多經》〈第二分〉卷402:「若菩薩摩訶薩,欲安住一切法、真 如、法界、法性、不虚妄性、不變異性、平等性、離生性、法定、法住、實 際、虚空界、不思議界,當學般若波羅蜜多。」(大正7,8c6-9)

<sup>31《</sup>摩訶般若波羅蜜經》祭17:「須菩提!深奧處者空是其義,無相、無作、無 起、無生、無染、寂滅、離、如、法性、實際、涅槃。須菩提!如是等法,是 為深奥義。」(大正8,344a3-6)

<sup>32(1)</sup>參見印順法師著《空之探究》第四章第四節〈緣起一八不緣起〉p.220p.223:

佛法本以緣起法爲宗,而《般若》等大乘佛法,卻以真如、法界等 爲本;在解行上,形成嚴重的對立。

龍樹一以貫之,出發於緣起——眾因緣生法,但名無實,無自性故 白性空。

於是緣起是即空(性、涅槃異名)的緣起,空性是不礙緣起的空性。

說緣起法性是如、法界,或說涅槃即如、法界,只是說明的方便不 同,而實義是一致的。八不——空的緣起說,真是善巧極了!

## 五、龍樹以「無自性空」,破斥部派佛教之「自性有」(p.248-p.249)

空,龍樹以無自性來解明,固然是繼承「中本般若」以來,漸著重傾 向於虛妄無實的空義 33,也有針對當時部派佛教的「對治」意義。

(一)部派佛教論究——法的自性,而引出「假必依實」、「法性恒住」 的思想

初期的《阿含經》,有prakrti——本性(也有譯爲自性的),而沒 有svabhāva——自性一詞,自性是部派佛教所有的術語。

佛說的一切法——色、心、心所等,佛弟子研求——名詞的特相—— 自相,又從相而論究——法的實質,就稱爲「自性」。這對於經說 的解說,明確而不致誤解,是有必要的。但探求實體,終於達到 「假必依實」的結論;論到一一法的因果、生滅,關涉到未來、現 在、過去時,引出「法性恒住」的思想。

(二)說一切有部與犢子部系等,主張「三世實有,法性恒住」 這是一大系,除說一切有部外,犢子部及其分出的(四)部派 34, 都是主張一切有自性的。

<sup>33</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉第三章第六節〈空之雙關意義〉p.178。

<sup>34 《</sup>異部宗輪論》:「從犢子部流出四部:一、法上部。二、賢胄部。三、正量 部。四、密林山部。」(大正49,15b12-14)

《大毘婆沙論》說:「謂彼(犢子部)與此(說一切有部)所立義 宗,雖多分同而有少異。謂彼部執……補特伽羅體是實有。彼如是 等若六若七,與此不同,餘多相似,35。

可見這兩大派,起初不過六七義不同而已。這一思想系,在西、北 印度 36,有廣大的數區,極爲興盛。

這一系以爲:一一法是實有自性的。從未來來現在,從現在入過 去,似乎有牛滅,有變異,其實,「體實恆有,無增無減,但依作 用,說有說無,37。

「諸行自性,無有轉變。……謂一切法各住自體。……有轉變者, 謂有為法得勢時生,失勢時滅」38。

這是以一一(有爲)法爲本來如此的:現在是這樣,(未生時)未 來也是這樣, (已滅)過去也還是這樣。所以說: 「三世實有,法 性恒住」。

恒,是在時間(三世)流中,始終是沒有增減,沒有變異的。 佛說從因緣生,並非說法自性——自體有生滅、變異,只是因緣和 合時,作用的現起與滅失,說有說無而已。

有爲生滅法有自性,不生滅的無爲法,也是實有自性的。

(三) 南印度大眾部系中的安達羅派,主張「一切法有,三世各住自位」 這一類思想,在南印度大眾部系中的安達羅派(共有四部)39,以

<sup>35 《</sup>阿毘達磨大毘婆沙論》卷2 (大正27,8b)。

<sup>36(1)</sup>參見印順法師著《印度佛教思想史》p.180:「各部派的興盛地區,以四大 部來說:大眾部系在南印度。說一切有部系在北印度,更遠違印度的西 北。犢子部系在西、西南印度。分別說部中的赤銅鍱部,流行在錫蘭—— 今名室利楞伽;化地部等本來在西南印度,後來分散了,沒有廣大的教 區,所以赤銅鍱部就自稱分別說部,進而以根本上座部自居。以上是大概 的情形,各部派是到處遊化的。」

<sup>(2)</sup> 參見印順法師著《大智度論之作者及其翻譯》《永光集》p.61:「無論是 犢子部還是後來的大宗正量部,它的化區極廣,主要是西印度而不是北印 度的。

<sup>37 《</sup>阿毘達磨大毘婆沙論》卷76 (大正27,395c-396a)。

<sup>38 (</sup>阿毘達磨大毘婆沙論) 券39 (大正27,200a-b)。

<sup>39</sup> 案達羅派共有東山住部、西山住部、王山住部及義成部等四部。

篇:「一切法有,三世各住自位」40;「一切法自性決定」41。 雖不能充分了解他們的法義,但顯然與說一切有部有同樣的意趣。

(四) 龍樹的立場:破斥自性有,專依無自性明空性 龍樹專依緣起的無自性說空,可說是破斥當時盛行的「自性有」 者,處於完全相反的立場。42

### 六、龍樹之論義與其他學派之類似看法及其根本差異(p.249-p.252)

世間的理論,每每敵體相反的,卻有類似的意見。

(一)「空性」與「自性有」

如《大智度論》卷32說:

1、「諸法如,有二種:一者,各各相;二者,實相。

各各相者,如地堅相,水濕相,火熱相,風動相。如是等分別諸 法,各自有相。

實相者,於各各相中分別求實不可得,不可破。……若不可得, 其實皆空,空則是地之實相[性]。一切別相皆亦如是,是名為 ko o 1 43

2、「一一法有九種:一者,有體;二者,各各有法; ……

知此法各各有體、法具足,是名世間下如。

知此九法終歸變異盡滅,是名中如。 ……

是法非有非無,非生非滅;滅諸觀法,究竟清淨,是名上如」。44

<sup>40 (</sup>論事) (日譯南傳57, p.212-p.218)。

<sup>41 (</sup>論事) (日譯南傳58, p.413-p.414)。

<sup>42</sup> 參見印順法師〈印度佛教思想史〉p.129-p.130。

<sup>43 (</sup>大智度論) 卷32 (大正25,297b24-c5)。

<sup>44 (</sup>大智度論) 卷32:「一一法有九種:一者、有體。二者、各各有法。如眼耳 雖同四大造,而眼獨能見,耳無見功,又如火以熱為法,而不能潤。三者、諸 法各有力。如火以燎為力,水以潤為力。四者、諸法各自有因。五者、諸法各 自有緣。六者、諸法各自有果。七者、諸法各自有性。八者、諸法各有限礙。 九者、諸法各各有開通方便。諸法生時,體及餘法,凡有九事。知此法各各有 體法具足,是名世間下如。知此九法終歸變異盡滅,是名中如。譬如此身生, 從不淨出,雖復澡浴嚴飾,終歸不淨。是法非有、非無、非生、非滅,滅諸觀 法究竟清淨,是名上如。」(大正25,298c6-18)

如——真如,是表示如此如此,無二無異的。這一名詞,可通於幾方 面的。

#### 初段文、分爲二:

- (1) 堅等——法性,是一直如此,不捨自性的,所以世間堅等性, 也可以名爲如。
- (2) 推求一一法的實性不可得,「其實皆空」,空是如如不異(並 不是一)的,是一切法的實性,這也名爲如。

### 第二段文,分「如」爲三類:

- (1)下如,是一切法堅等自性。
- (2)中如,是無常等共相。
- (3) 上如,就是實性——空,非生滅、非有無。

從這段論文,可看出一般的「自性有」,與「空性」有類似處。

A、依說一切有者說:——法自性恒住,不增不減,非生非滅; 以因緣起用,所以說生說滅,說有說無。

B、依龍樹論說:空性是一切法的實性,也可名爲(勝義)自性 45。 空性是不生不滅,非有非無的; 依因緣力,而說爲生滅有無。

這不是有些類似嗎?當然這是根本不同的。

《大智度論》卷46說:「自性有二種:一者,如世間法(中)地堅性等; 二者,聖人(所)知如、法性[界]、實際。」(大正25,396b) 自性的第一颗,是世間法中所說的,地堅性,水濕性等。地以堅為自性, 水以濕為自性等,世俗法中是可以這樣說的。如求堅等自性的實體,那是 不可得的,也就是沒有自性——無自性了。自性的第二類,是聖人所證的 真如,或名法界、實際等。這是本來如此,可以名之為自性的。

《智論》卷67所說:「色性者, .....所謂地堅性等。復次、色實性, 名法 性」(大正25,528b),也就是這二類自性的分別。這二類自性,一是世 俗自性:世間眾生以為自性有的,如地堅性等,不符緣起的深義,所以要 破斥而論證為沒有自性的。二是勝義自性,聖人所證見的真如、法界等, 是聖人如實通達的,可以說是有的。所以《智論》說:「如、法性 [界]、實際,世界故無,第一義故有」(卷1,大正25,59c);第一義 就是勝義。第一義中有的自性,「下本般若」是一再說到的。

<sup>45 (1)</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉p.180-p.181:

- A、一切有者的一一法自性,是自有而無限差別的;無限差別的自 性,彼此間不能說有什麼關係;法自性是這樣的,又依法作用說變 異,不免矛盾!
- B、龍樹的緣起即空性,是超越數量的,超越數量的空性,不礙一 切。空無自性,非別別的存在,所以可說依緣而不一不異,成立一 切法。

這是徹底相反的,然通過無自性空的緣起法,是三世一如的,如幻 (這是譬喻)的三世一切有者。

- (二)《中論》之「受假」與犢子部的「不可說我」
  - 1、〔龍樹論:〕緣起無自性的有,不但一切法有,我也是〔如幻〕有 的。
  - 2、說一切有部說:法是自性有,補特伽羅[數取趣]是假有。
  - 3、犢子部說:法是自性有,不可說我是受假,也是有的。

[龍樹論所說]似乎更近於犢子部系。因此聯想到:《中論》〈觀本住 品〉,是破婆私弗多羅——犢子部的46。

〈觀三相品〉破生生、住住、滅滅時,破說一切有部 47。

而《般若燈論》說:犢子部執一法起時,「總有十五法起」48,也是破 犢子部的。

## (2) 參見印順法師著《印度佛教思想史》p.99:

自性空,不是說自性是無的,而是說勝義自性(即「諸法空相」)是不生 不滅,不垢不淨、不增不滅的。自性是超越的,不落名相的無為(涅 繫)。但在經中,也有說世俗自性是虛妄無實——空的,說無自性故空。 在大乘論義中,無自性空有非常重要的地位,然以《般若經》來說,空, 決不是重在無自性的。《般若》等大乘經,是以真如、法界等為準量的。 菩薩的空相應行,是自利利他的,體悟無生而進成佛道的大方便。

- 46 龍樹菩薩偈本,分別明菩薩釋論本,波羅頗蜜多羅譯,《般若燈論》卷6 (大 正30,82b24-28);參見印順法師著〈唯識學探源》p.55。
- 47 參見《中論》卷2〈觀三相品第7〉(大正30,9a6-12b4);參見印順法節著 《中觀論頌講記》p.142-p.172; 《中觀今論》p.100-p.104。
- 48 (般若燈論) 卷5:「犢子部言:起是有為而非無窮。云何知耶?由此自體和 合,有十五法總共起故。何等十五?一、此法體。二、謂彼起。三、住異。

特別是:說一切有部說法有我無,所以論究法義,不立作者、受者,也 就不用破斥。

《中論》一再的破「者」,如「見者」,「聞者」,「染者」,「作 者」,「受者」,「去者」,「合者」,這都是遮破實有我的。犢子部 說:「四大和合有眼法,如是五眾[蘊]和合有人[補特伽羅]法」49;《中 論》徹底的破斥了他,成立無自性的緣起有的我、法,如說:「因業有 作者,因作者有業,成業義如是,更無有餘事,50。

從《中論》立「受假」51,成立無自性的我、法來說,與犢子部52相 反,而卻又非常相似的。

(三)有部之「虚空無爲」對《中論》「以有空義故,一切法得成」之啓發 1、有部立「虚空無爲」: 爲物質存在與活動的依處。

四、滅相。五、若是白法則有正解脫起。六、若是黑法則有邪解脫起。七、若 是出離法則出離體起。八、若非出離法則有非出離體起。此前七種是法體眷 屬,七眷屬中皆有一隨眷屬,謂有起起乃至非出離非出離體。此是眷屬,眷屬 法如是。法體和合總有十五法。起,彼根本起,除其自體,能起作十四法。 「起起」能起彼「根本起」,住等亦然。以是義故,無無窮過。」(大正 30 , 75c1-12)

- 49《大智度論》卷1:「是佛法中亦有犢子比丘說:『如四大和合有眼法,如是五眾 和合有人法。』犢子阿毘曇中說:『五眾不離人,人不離五眾。不可說五眾是 人, 離五眾是人。人是第五, 不可說法藏中所攝。』」(大正25, 61a21-25)
- 50《中論》卷2〈觀作作者品第8〉(大正30,13a17-18);參見印順法師著《中觀 論頌講記》p.181-p.182。
- 51 參見印順法師著《空之探究》p.241: 龍樹特以「受假」來說明一切法有。依緣施設有,是如幻如化,假而有可聞可 見的相用,與空華那樣的但名不同(犢子部系依蘊處等施設不可說我,與有部 的假有不同,是不一不異,不常不斷,而可說有不可說我的,古人稱為「假有 體家」)。受假——依緣施設(緣也是依緣的),有緣起用而沒有實自性,沒 有自性而有緣起用;一切如此,所以一切是即空即假的。
- 52 參見印順法師著《空之探究》p.240: 假名有——施設有,部派間也有不同的見解。如依五蘊而假名補特伽羅,依說 一切有部,假有是無體的,所以說無我。犢子部系以為:依五蘊而施設補特伽 羅,是受假,不可說與蘊是一是異,「不可說我」是(受假)有的。如即蘊計 我,或離蘊計我,那是沒有的,所以說無我。

《阿毘達磨大毘婆沙論》卷75說:

「虚空非色……無見……無對……無漏……無為。53…… 若無虚空,一切有物應無容處; ……應一切處皆有障礙。 54

說一切有部等所立虛空無爲,是與色法——物質不相障礙的絕對空 間;是不生滅的無爲法,不屬於物質,而爲物質存在與活動的依處。

- 2、《般若經》以虚空喻一切法空。 《般若經》中,每以虚空來比喻一切法空。
- 3、《中論》:「以有空義故,一切法得成」

《中論》說:「以有空義故,一切法得成」,《般若經》的虛空喻 以外,說一切有部等的虛空無爲,應有重要的啓發性。

經上說一切法空,空性無差別,一切依世俗而假立。然空性對於一切 法的成立,似乎沒有關係。如「不壞真際建立諸法」55,「依無住本 立一切法」56,也只是依處,如大地在空中一樣。

而虚空無爲,不但是色法的依處,而且是無礙的,所以有色法活動的 可能。

以此來喻解空性,不但一切法不離於空性,正因爲空無自性,而一切 依緣起,才成爲可能。

參見印順法師著《印度佛教思想史》p.100:

從心行的善與不善,層層推求,到達「依無住本立一切法」,而「無住則無 本」。無住, 古德或解說為無明住地。……古人是望文取義而誤解了! 無住應 是一切法都無住處,如虛空一樣,一切色法依此而有,而虛空卻更無依處。所 以「依無住本立一切法」,就是「不動真際建立諸法」。依勝義超越境地,立 一切法,說明一切法,真是甚深甚深,眾生是很難理解的!

<sup>53《</sup>阿毘達廳大毘婆沙論》祭75:「問:處空、空界有何差別?答:處空非色, 空界是色。虚空無見,空界有見。虚空無對,空界有對。虛空無漏,空界有 漏。虚空無為,空界有為。」(大正27,388b19-21)

<sup>54 《</sup>阿毘達磨大毘婆沙論》卷75 (大正27,388c13-29)。

<sup>55《</sup>中觀論疏》符1:「因緣有宛然即畢竟空,雖畢竟空宛然因緣有,即是不壞假 名而說實相,不動真際建立諸法。」(大正42,19b23-26)

<sup>56 (</sup>維壓詰所說經) 符2:「問: 善不善執為本?答曰: 身為本。又問: 身執為 本?……類倒想孰為本?答曰:無住為本。又問:無住孰為本?答曰:無住則 無本。文殊師利!從無住本立一切法。」(大正14,547c)

所以《中論》的特義,以有(無自性)空義而一切得成,處空無爲應 有啓發性的。

### 七、爲引導眾生故,以世俗假名說「空」,不應著空見(p.252-p.253)

(一)一切法不可說,爲引導眾生故佛以方便力分別說

「性空之空義,是緣起義,非作用空無事之義」57,只是無有自 件。

空性也是無自性的,所以《中論》說:「實無不空法,何得有空 法 58 ?

無自性空,是涅槃異名,在聖智通達中,脫落一切名、相、分別, 是一切不可說的。

《般若經》說:「一切法不可說,一切法不可說相即是空,是空 (亦)不可說」59。「是法不可說,佛以方便力故分別說」60。

不可說而不得不說,依世俗假名說,名爲空(性),名爲真如等, 這是不能依名著相的,所以《中論》說:「空則不可說,非空不可 說,共、不共回 61 說,但以假名說,62。

「若有不空法,則應有空法,實無不空法,何得有空法?」

參見印順法師著《中觀論頌講記》p.235:「說諸法空,如說這裡沒有花瓶,這 不過糾正別人的幻想與錯覺,使他了解無瓶;既不是除了實有的瓶而說無瓶, 也不是說了無瓶,就有無瓶的實在體。所以,你以為有實在的不空法纔有空 法;而且想到有實在的空法,這完全顛倒了。我若承認有不空法,那也就應該 有空法。實在說來,沒有絲毫的不空法,那裡又顯出有空法的真實性可得 呢?!

59 (摩訶般若波羅密經) 卷17 (大正8,345c5-6)。

《大智度論》卷74:「須菩提!是空法相不可說,若不可說不名為空。佛以大 慈悲心憐愍眾生故方便為說,強作名字語言,令眾生得解,所謂空,或說不可 盡、無數、無量、無邊等。」(大正25,584a25-29)

60 (摩訶般若波羅蜜經) 卷17 (大正8,345c5-6)。 《大智度論》卷74(大正25,584a25-29)。

<sup>57《</sup>菩提道次第廣論》卷17(漢藏教理院刊本頁31下)。

<sup>58 (</sup>中論) 卷2 (觀行品第13) (大正30,18c7-8):

<sup>61</sup> 回:不,不可。

<sup>62 (</sup>中論) 卷4 (觀如來品第22) (大正30,30b22-23)。

一切不可說,爲什麼要說是「空」呢?當然是「但為引導眾生故以 假名說」63。

(二)爲離見而說空,如取著於空,諸佛所不化

引導眾生的意趣,如《中論》卷2說:

「大聖說空法,為離諸見故;若復見有空,諸佛所不化」64。 這一頌,是依《大寶積經》——「一切諸見,以空得脫;若起空見, 則不可除」65而說的。

聚生迷<del>著</del>——無明,根本是我我所見。從《阿含經》以來,無我我 所空。薩迦耶見爲一切煩惱的上首,離我我所見,即離一切見而得 解脫。

爲了離見而說空,如取著於空,那是如以藥治病,藥又成病,就難 以治愈了。

(三)空相應是第一相應,不應著空相、語言

《大智度論》釋「空相應名為第一相應」66 說:

「空,是十方諸佛深奥之藏,唯一涅槃門,更無餘門能破諸邪見戲 論。是(空)相應,不可壞,不可破,是故名為第一,67。

由於解釋《般若經》,當然會著眼於脫落名相的空義,《大智度 論》一再的說:

1、「法空中,亦無法空相,汝得法空,心著故而生是難(一切皆 無)。是法空,諸佛以憐憫心,為斷愛結、除邪見故說。,68

<sup>63《</sup>中論》卷4《觀四諦品第24》(青目釋):「無自性故空,空亦復空,但為引 導眾生故以假名說。」(大正30,33b16-18)

<sup>64 (</sup>中論) 卷2 (觀行品第13) (大正30,18c16-17)。

<sup>65《</sup>大寶積經》〈普明菩薩會第43〉:「一切諸見以空得脫,若起空見則不可 除。迦葉!譬如醫師授藥令病擾動,是藥在內而不出者,於意云何?如是病人 寧得差不?不也!世尊。是藥不出其病轉增。如是,迦葉!一切諸見唯空能 滅,若起空見則不可除。」(大正11,634a15-19)

<sup>66 (</sup>摩訶般若波羅密經) 卷1 (大正8,224c18)。

<sup>67 (</sup>大智度論) 卷37 (大正25,334c16-19)。

<sup>68 (</sup>大智度論) 卷20 (大正25,207b17-20)。

- 2、「欲令眾生得此畢竟空,遠離著心。畢竟空但為破著心故說,非是 實空。 69
- 3、「如執事比丘高聲舉手唱言:眾皆寂靜!是為以聲遮聲,非求聲 也。以是故,雖說諸法空、不生不滅,愍念眾生故,雖說非有 th. 0 , 70
- 4、(以指指月喻)「諸佛賢聖為凡夫人說法,而凡夫著音聲語言,不 取聖人意,不得實義;不得實義故,還於實(義)中生著。」71
- 5、「當取說意,草著語言! 172
- (四) 龍樹之宗趣: 以離見而契入空性爲宗

《般若經》是重於行的;《中論》也以觀一切法,離見而契入空性爲 宗的。受到後學的推重,探究發揚,成爲不同的派別。從分別善 巧,辨析精嚴來說,是大有功德的。但如忘失教意,專在論議上判 是非,怕要失去龍樹的宗趣了!

<sup>69 (</sup>大智度論) 卷63 (大正25,508c12-16)。

<sup>70 (</sup>大智度論) 卷6 (大正25,105c10-18)。

<sup>71 (</sup>大智度論) 卷43 (大正25,375a24-28)。

<sup>72 (</sup>大智度論) 卷35 (大正25,318b29-c5)。

## 第四章 龍樹—中道緣起與假名空性之統一 第七節 中道——中論與中觀 (p.255~p.261)

釋厚觀 (2005.12.14)

- 一、緣起、空性、假名、中道(p.255-p.256)
- (一) 龍樹《中論》的「空假中偈」 《中論》〈觀四諦品第24〉云:

「眾因緣生法,我說即是空,亦為是假名,亦是中道義。」1 在緣起即空,亦是假名以下,接著說:亦是中道。

- (二)《阿含經》的緣起、中道 上文曾經說到:中道的緣起,是《阿含經》說。2
- (三)《般若經》的空性、假名 《般若經》的特色,是「但有假名(無實)」,「本性空與自性 空,。3
  - 1、自性空,約勝義空性說。4

1 (中論) 卷4 (觀四諦品第24) (大正30,33b11-12)。參見印順法師著《中觀 論頌講記》p.469-p.475。萬金川《中觀思想講錄》p.140-p.142。

- 4(1)參見印順法師著《空之探究》第三章第七節〈自性空與無自性空〉p.183: 般若法門本是直觀深法性的,空(性)是涅槃的異名,所以自性也約勝義 自性說。然般若法門的開展,不但為久行說,為鄰近不退者說,也為初學 說;不但為利根說,也為鈍根說。這一其深法,在分別、思惟、觀察,非 勘破現前事相的虛妄不實,從虛妄不實去求突破不可。這所以多說一切法 「無性」,一切法「無自性」了。
  - (2) 參見印順法師著《空之探究》第三章第七節〈自性空與無自性空〉p.184: (般若經) 中處處說本性空,也處處說自性空,意義也大致相同。自性 空,本是勝義自性空,如說:「自性空故,自性離故,自性無生故」(《摩

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 參見印順法師著〈空之探究〉第四章第二節〈〈中論〉與〈阿含經〉〉p.210p.211 ·

<sup>3</sup> 參見印順法師著《空之探究》第三章第四節〈空之發展與類集〉p.163-p.164: 統觀「中本般若」全經,從不同事義以顯示空性,以「本性空」、「畢竟 空」、「自性空」、「自相空」、特別是自性空與自相空,應用得最爲廣泛。

- 2、到「中本般若」末後階段,才以「從緣和合生無自性」,解說「自 性空」。<sup>5</sup>
- (四) 龍樹以「無自性」貫通《阿含經》的「緣起中道」與《般若經》的 「空性假名」

自性空有了無自性故空的意義,於是龍樹起來,一以貫之,而說 出:「眾因緣生法,我說即是空,亦為是假名,亦是中道義」<sup>6</sup> ——大乘佛法中最著名的一偈。

### 二、不落二邊的中道 (p.256-p.257)

(一)《阿含經》的中道(p.256)

訶般若波羅蜜經》卷2(大正8,228b);《光讚般若波羅蜜經》卷2(大正8,159c)。這是以空、離來表示自性;自性空並非沒有自性。由於「假名無實」,「虛妄無實」,與空的空虛義相關聯,而自性空有了無世俗自性的意義,如《摩訶般若波羅蜜經》卷24(大正8,398b)說:「是名,但有空名,虛妄憶想分別中生。……此事本末皆無,自性空故」。

- 5(1) 《大般若波羅蜜多經》〈第二分〉卷413:「云何自性空?自性調<u>諸法能和</u> <u>合自性</u>,當知此中自性由自性空,非常非壞。何以故?本性爾故。善現! 是為自性空。」(大正7,73c15-17)
  - (2)「自性空」,鳩摩羅什〈摩訶般若波羅蜜經〉譯爲「有法空」。〈摩訶般若波羅蜜經〉卷5:「何等為有法空?『有法』名諸法和合中有自性相;是『有法』空,非常非滅故。何以故?性自爾。是名有法空。」(大正8,250c23-25)

參見 (大智度論) 卷46 (大正25,394a18-21)。

- (3) 參見印順法師著《空之探究》第三章第五節〈空之解說〉p.169: 自性空(svabhāva-śūnyatā):自性是「諸法和合中有自性相」;或作「諸 法能和合自性」。自性是不可得的,名自性空。
- (4) 《摩訶般若波羅蜜經》卷7〈十無品第25〉:「如我,諸法亦如是無自性, 舍利弗!諸法和合生故無自性」。(大正8,269a23-24)
- (5)《摩訶般若波羅蜜經》卷22〈道樹品第71〉:「世尊!何因緣故,諸法自性無?佛言:諸法和合因緣生,法中無自性,若無自性,是名無法。以是故,須菩提!菩薩摩訶薩當知一切法無性,何以故?一切法性空故,以是故,當知一切法無性。」(大正8,378a25-29)

<sup>6 《</sup>中論》卷4 〈觀四諦品第24〉(大正30,33b11-12)。

中道,是佛法也是佛弟子遵循的唯一原則。一切行為,一切知見7,最 正確而又最恰當的,就是中道,中是不落於二邊——偏邪、極端的。8

1、「行爲」的中道(p.256)

以「行」來說:

(1) 離苦樂二邊之中道

《拘樓痩無諍經》說:耽著庸俗的欲樂是一邊,無義利的自苦行 是一邊,「離此二邊,則有中道」,中道是八聖道。9

8(1)參見印順法師著《中觀今論》p.8-p.9:

正見緣起的中道,為釋迦本教的宗要。不苦不樂是「行的中道」;不有不 無等是「理的中道」,這懂是相對的區分而已。實則行的中道裏,以正見 為先導,即包含有悟理的正見中道;唯有如此,才能不落苦樂雨邊的情本 論。同時,悟理即是正行的項目,正見緣起,貫徵自利利他的一切正行, 兩者是相依相待而不可缺的。依於正見緣起,能離斷常、有無等二邊的戲 論,發為人生的實踐,自然是不落苦樂二邊的中道。

- (2) 參見印順法師著 (性空學探源) p.22-p.23:
  - 中道,本形容中正不偏。《阿含經》中,就「行為實踐」上說的,是難苦 樂二邊的不苦不樂的中道行(八正道)。在「事理」上說的,即緣起法。 緣起法是佛教的中道法,為什麼呢?因為緣起法可以離諸邊邪執見。如 《雜阿含》300經與961經,說緣起以離常斷二邊見;926經與262經,說緣 起以離有無二邊見;297經說緣起以離一異二邊見。這斷常、有無、一異等 偏邪執見,均可由這緣起法來遠離它;反過來,可顯示緣起法的不斷不 常、非有非無、不一不異。一面破諸外道的偏邪,一面顯示諸法的實相, 所以緣起法是中道。
- 9(1)《中阿含經》卷43(169經)〈拘樓瘦無諍經〉:「莫求欲樂、極下賤業, 為凡夫行;亦莫求自身苦行,至苦非聖行,無義相應者,因此故說。離此 二邊,則有中道,成眼成智,自在成定,趣智、趣覺、趣涅槃者,此何因 說?有聖道八支:正見,乃至正定,是謂為八。離此二邊,則有中道,成 眼成智,自在成定,趣智、趣管、趣涅槃者,因此故説。」(大正 1,701c11-17)
  - (2) 《中部》(139經)〈無諍分別經〉(日譯南傳11下,p.320-p.321)。

<sup>7</sup> 參見印順法師著《佛法槪論》p.10:「如是行的觸角,是行的一端,在正行中, 知才能深刻而如實。離了中道的正行,沒有正知,所以儒法的正見真諦,近於 哲學而與世間的哲學不同。同時,八正道的最後是正定,是寂然不動而能體證 解脫的。這正定的體證解脫,從中道的德行中來,所以近於宗教的神秘經驗, 而與神教者的定境、幻境不同。也就因此,中道行者有崇高的理智,有無上解 脱的自由,雖說是道德的善,也與世間的道德不同。中道統一了真諦與解脫, 顯出釋尊正覺的達磨的全貌。」

這一教授,是多種「經」、「律」10所說到的。

(2) 不急不緩、心住平等之中道

如佛教化二十億耳說:如「彈琴調弦,不急不緩,適得其中,為 有和音可愛樂」。所以「極大精進,令心調掉舉亂;不極精進, 令心懈怠。是故汝當分別此時,觀察此相」11。

修行也要適得其中,是要觀察自己身心,善巧調整的。如煉金那 樣,不能「一向鼓韛 12」,「一向水灑」,「一向俱捨」,而要 或止、或舉、或捨,隨時適當處理的,這才能「心則正定,盡諸 有漏」13。

因此,修行成就無相心三昧的,「是不踊不沒」,心住平等的。14

- 10 (五分律) 卷15 (大正22,104b22-28):「係復告曰:世有二邊不應親近。一 者、貪萎實欲說欲無過,二者、邪見苦形無有道跡,檢此二邊便得中道,生 眼、智、明、覺,向於泥洹。何謂中道?所謂八正;正見、正思、正語、正 黨、正命、正方便、正念、正定,是為中道。」
- 11 (1) 《雜阿含經》卷9(254經)(大正2,62c)。
  - (2) 《中阿含經》卷29(123經) 《沙門二十億經》(大正1,612a-b)。
  - (3) 《增支部》「六集」(日譯南傳20, p.129)。
- 12 韓:皮鼓風囊,俗稱風箱。(《漢語大字典》,第7冊,p.4509)
- 13 (1) 《雜阿含經》卷47 (1247經) (大正2,342a6-20): 爾時,世尊告諸比丘:「應當專心方便,隨時思惟三相。云何為三?隨時思惟 止相,隨時思惟舉相,隨時思惟捨相。若比丘一向思惟止相,則於是處其心下 劣。若復一向思惟舉相,則於是處掉亂心起。若復一向思惟捨相,則於是處不 得正定,盡諸有漏。以彼比丘隨時思惟止相,隨時思惟舉相,隨時思惟捨相 故,心則正定,盡諸有漏。如巧金師、金師弟子,以生金著於爐中增火,隨時 扇韛,隨時水灑,隨時俱捨。若一向鼓鸏者,即於是處生金焦盡。一向水灑, 則於是處生金堅強。若一向俱捨,則於是處生金不熟,則無所用。是故巧金 師、金師弟子,於彼生金,隨時鼓韛,隨時水灑,隨時兩捨,如是生金得等調 適,隨事所用。如是比丘!專心方便,時時思惟憶念三相,乃至漏盡」。
  - (2) 《增支部》「三集」(日譯南傳17, p.422-p.423)。
  - (3) 《瑜伽師地論》卷13 (大正30,344a);卷31詳述「止、止相、止時;觀、 觀相、觀時;舉、舉相、舉時;捨、捨相、捨時。」(大正30,456a-b)
- 14(1) 《雜阿含經》卷20(556經):

時諸比丘尼白佛言:「世尊!若無相心三昧,不踊、不沒,解脫已住,住 已解脫。此無相心三昧,世尊說是何果、何功德」?佛告諸比丘尼:「若 無相心三昧,不踊、不沒,解脫已住,住已解脫。此無相心三昧,智果、 智功徳。」(大正2,145c21-26)

2、「知見」的中道(p.256-p.257)

這一原則,應用於知見的,就是「處中說法」15 的緣起,緣起法不 落二邊——「一與異,斷與常,有與無」的。正確而恰當的中道, 不是折中,不是模稜兩可,更不是兩極端的調和,而是出離種種執 見,息滅一切戲論的。16

- (2) 《增支部》「九集」(日譯南傳22上, p.126-p.127)。
- (3) 參見印順法師著 (空之探究) 第一章第六節 (無相) p.36 p.37: 智果智功德的無相心三昧,《大毘婆沙論》以為是空三摩地的別名(卷 104,大正27,541b-c)。 (瑜伽師地論) 對無相心三摩地的解說,如卷 12 (大正30,337b) 說:「云何無相心三摩地?謂即於彼諸取蘊滅,思惟 寂靜,心住一緣。如經言:無相心三摩地不低不昂。……又二因緣入無相 定:一、不思惟一切相故;二、正思惟無相界故。由不思惟一切相故,於 彼諸相不厭不壞,唯不加行作意思惟,故名不低。於無相界正思惟故,於 彼無相不堅執著,故名不昂」。不低不昂的無相心三昧,正是經中所說, 不勇不沒的,智果智功德的三昧。《瑜伽論》所說,與《大毘婆沙論》 說,是空三摩地異名,所見不同。
- (4) 《大毘婆沙論》 祭104:「此中不沈者,已斷我見故;不舉者,已斷我所 見故。又不沈者,已斷五我見故;不舉者,已斷十五我所見故。如我、我 所見,己、己所見,我、我所愛,己、己所愛,我、我所癡,己、己所 癡,應知亦爾。又不沈者,得涅槃故;不舉者,捨生死故。」(大正 27 · 541b26-c2)
- 15 〈雜阿含經〉卷34 (961經):「佛告阿難:『我若答言有我、則增彼先來邪 見。若答言無我,彼先癰惑,豈不更增癰惑!言先有我,從今斷滅。若先來有 我,則是常見;於今斷滅,則是斷見。如來離於二邊,處中說法,所謂是事有 故是事有,是事起故是事生,謂緣無明行,乃至生老病死、憂悲惱苦滅』。」 (大正2,245b18-24)
- 16 參見印順法師著 (佛法概論) p.178:

有人以為佛法的中道,是不渝於極端的縱欲,也不渝於極端的苦行,在這苦樂 間求取折中的態度。這是誤會的!要知道一般的人生,不是縱我的樂行,即是 克己的苦行。這雖是極端相反的,但同是由於迷情為本的。情欲的放縱樂行, 是一般的。發覺縱我樂行的弊病時,即會轉向到克己的苦行。一般的人生傾 向,不出這兩極端與彼此間轉移的過程中。不論縱我的樂行,克己的苦行,都 根源於情愛,不能到達和樂與自由。所以釋尊否定這兩端,開示究竟徹底的中 道行,即是正見為導的人生。自我與世間,惟有智——正見為前導,才能改善 而得徽底的完善。不苦不樂的中道,不是折中,是「以智化情」,「以智導 行」,隨順於法而可以體見於法的實踐。

另參見印順法師《中觀今論》p.7-p.8。

(二)《般若經》的「假名、空性」是對「緣起中道說」的充分闡明 (p.257)

從這一原則去觀察,《般若經》的「但名無實,自性皆空」,只是「緣起中道說」的充分闡明。

緣起法爲什麽是中?

緣起法是無自性的,所以但有假名(無實);

緣起法是無自性的,所以即是空。

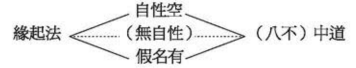
空,所以無自性,是假名的緣起。

假名的緣起,所以離見而空寂。

(三)《中論》的八不中道:世俗假名有,勝義畢竟空(p.257)

以假名即空——性空唯名來說緣起的中道,中道是離二邊的,也就是《中論》所說的八不。

依中道——八不的緣起(假名),能成立世俗諦中世出世間一切法。 依中道——緣起的八不(空),能不落諸見,契如實義(勝義)。 所以《中論》最著名的一頌,可表解如下:



- 三、從「二諦」說「中道」(p.257-p.260)
- (一) 二諦:世俗諦、第一義諦 (p.257-p.258)
  - 1、「中本般若」後分,一再的說到二諦。17

17「中本般若」後分,略舉《摩訶般若波羅蜜經》(大正8)數例如下:

〈道樹品 第71〉:菩薩摩訶薩,以世諦故,示眾生若有若無,非以第一義諦。 (378c9-10)

〈徧學品 第74〉:以世俗法故,為眾生說令解,非以第一義。 (382a23)

〈四攝品 第78之餘〉:世諦故,分別說有果報,非第一義;第一義中,不可說 因緣果報。……是第一義實無有相,無有分別,亦無言說。(397b16-19)

〈實際品 第80〉:第一實義中,無有色,乃至無阿耨多羅三藐三菩提,亦無行 阿耨多羅三藐三菩提者,是一切法,皆以世諦故說,非第一義。(404a11-13) 〈具足品 第81〉:菩薩摩訶薩,住二諦中,為眾生說法:世諦,第一義諦。

(405a15-16)

2、《中論》也是以二諦來說明佛法的,如卷4說:

諸佛依二諦,為眾生說法:一以世俗諦,二第一義諦。 若不依俗諦,不得第一義;不得第一義,則不得涅槃。18

佛爲眾生說法,不能不安立二諦;如沒有相對的「二」,那就一切 不可說了。

如世間眾生所知那樣的,確實如此,名爲世俗語,「錦」是不顛倒 的意思。

第一義諦——勝義諦,是聖者所知的真實義。

聚生世間所知,雖然共知共見,確實如此,其實是迷惑顛倒,所以 **华死不已。** 

求勝義的佛法,是要於世間一切法,離顛倒迷惑而通達實義,這是 安立二諦的根本意趣。

(二)若不依俗諦,不得第一義(p.258)

然第一義諦,世間的名、相、虚妄分別,是不能表達的,所以說勝 義諦如何如何,還是依世俗諦方便說的。如:

- 1、《摩訶般若波羅蜜經》卷14〈問相品第49〉說: 如是(空性)等相,是深般若波羅蜜相。佛為眾生,用世間法 故說,非第一義。19
- 2、《大智度論》卷42〈釋集散品第9〉:

〈平等品 第86〉:世諦故說,非最第一義,最第一義,過一切語言,論議音 聲。(413c19-21)

〈平等品 第86〉:自無所著,亦教一切眾生令得無所著,世諦故,非第一義。 (414b17-18)

〈平等品 第86〉: 佛亦以世諦故說,非以第一義,何以故?第一義中無身行, 無口行,無意行,亦不離身口意行得第一義,是諸有為法,無為法平等相,即 是第一義;菩薩摩訶薩,行般若波羅蜜時,第一義中不動而行菩薩事,饒益眾 生。(415b21-26)

此外,「中本般若」中分〈問相品 第49〉:佛為眾生用世間法故說,非第一 義。(大正8,325b22)

<sup>18 《</sup>中論》卷4〈觀四諦品 第24〉(大正30,32c16-33a3)。

<sup>19 (</sup>摩訶般若波羅蜜經) 卷14 (大正8,325b21-22)。

若名字因緣和合無,則世俗語言眾事都滅;世諦無故,第一義 諦亦無。20

世俗諦是眾生迷謬所知的,雖是惑亂,卻是重要的,我們凡夫正是 處在這一情境中呀!所以要依止世俗諦,才能表示第一義諦;才能 從勘破世俗迷妄中,去通達勝義諦。

(三)依緣起而離邊見,正確體見真實義,即是中道(p.258-p.259)

依《中論》的二諦來觀察龍樹最著名的一偈 21:

眾生迷妄所知的世俗語,佛說是緣起的;

依緣起而離邊見,能正確的體見實義,這就是中道。

但一般人,部派佛教者,不能如實地理解緣起,到頭來總是陷入 「依實立假」的窠臼,不能自拔。22

所以, (般若經)說:一切法是假名,通達自性空寂,這就是二諦說。

《中論》依緣起立論:緣起法即空性,顯第一義;緣起即假名,明 世俗諦。23

說自性有是常住的,佛教的學者,除了後期佛教的不共大乘而外,少有肯老實承認 的。他們說:我們也是主張諸行無常的,剎那生滅的。他們確也信受諸行無當,不 過從分位的無常,分析到一剎那,就不自營的在無常後面,露出常住的面目來。諸 法是實有的,析到極短的一剎那,前念非後念,後念非前念,法體恆住自性,這不 是常住麼!即使不立三世實有,立現在實有,此剎那即滅,雖沒有常過,就有斷 過。其實,這是常見的變形,是不能信解如此又如彼的。又如雖說因緣生法,色法 是由四大、四塵和合成的。假使把和合的色法,分析到最極微細的極微(空間 點),即成一一的獨立單位。這獨立單位的極微,縱然說和合而有,也不過是一個 個的堆積。不落於一,即落於異。凡不以一切空為究竟,不了一切是相待依存的, 他必要成立空間上的無分極微色,時間上的無分剎那心。實有論者的根本思想,永 遠是依實立假。他們的實有,終究不出斷、常、一、異的過失。

23 參見印順法師著〈無諍之辯〉p.110:

《第一義空經》云:「眼生時無來處,滅時無去處。如是眼不實而生,生已盡 滅,除俗數法。俗數法者,謂此有故彼有……」。眼之不實而生,非即「都無 真實,但以假名因緣有」之說乎!緣起假名為世俗,緣起空寂為真實。「諸佛

<sup>20 (</sup>大智度論) 券42 (大正25,365a6-8)。

<sup>21 (</sup>中論) 卷4 〈觀四諦品 第24〉:「眾因緣生法,我說即是空,亦為是假名,亦 是中道義。」(大正30,33b11-12)

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> 參見印順法師著《中觀論頌講記》p.456-p.457:

這樣的假有即性空,性空(也是依假名說)不礙假有,就是緣起離 二邊的中道。

說緣起即空、亦假、亦中(《迴諍論》說緣起、空、中道是同一內 容24),而只是二諦說。即空即假即中的三諦說,不是龍樹論意。25

- (四)世俗名言是「二」,無決定性,在觀行中應隨時善巧把握「中道」 (p.259-p.260)
  - 1、引人轉迷向覺,依世俗諦說法:緣起無自性故空,空故依緣起有— 中道說,能善立一切法,遠離一切見,可說是非常善巧的教說!
  - 2、不過世俗的名言是「二」,是沒有決定性的;名義內在的相對性,在 適應眾生,隨時隨地而流行中,不免會引起異議,那也是世間常法。
  - 3、依第一義諦,空,無生等,只是一個符號,並不等於第一義。如空 以離諸見爲用,著空也就不是中了,所以說:「空亦復空」,「空 亦不可得」。

依二諦,為眾生說法」,此也。釋尊說法,善巧無倫!即世間現有者以說錄 起,依此故彼起,成流轉律;離此故彼不起,成還滅律。即此世俗之假名,依 此不離此故本性空,直示勝義之空寂。世俗假名有,勝義畢竟空,釋尊中道之 見也。大乘性空經論,萬語千言,莫能外此!

- 24 (菩提道次第廣論) 卷17所引 (迴諍論):「諸親空、緣起、中道為一義:無 等第一語,敬禮如是佛」。(漢藏教理院刊本,p.32上)。 〈迴諍論〉卷1,後魏三藏毘目智仙共瞿曇流支譯:「空自體因緣,三一中道 說,我歸命禮彼,無上大智慧。」(大正32,15a26-27)
- 25 參見印順法師著《中觀論頌講記》p.466:

天台家,本前一頌(眾因緣生法,我說即是空,亦為是假名,亦是中道義), 發揮他的三諦論。在中觀者看來,實是大有問題的。第一、違明文: 龍樹在前 頌中明白的說:「諸佛依二諦,為眾生說法」,怎麼影取本頌,唱說三諦說? 這不合本論的體系,是明白可見的。第二、違頌義;這兩頌(眾因緣生法,我 說即是空,亦為是假名,亦是中道義。未曾有一法,不從因緣生,是故一切 法,無不是空者。)的意義是一貫的,怎麼斷章取義,取前一頌成立三諦說。 不知後頌鱗結到「無不是空者」,並沒有說:是故一切法無不是即空即假即 中。如《心經》,也還是「是故空中無色」,而不是:是故即空即色。《華嚴 經》也沒有至於究竟,終是無相即有相。這本是性空經論共義,不能附會穿 鑿。要發揮三諦圓融論,這是思想的自由。而且,在後期的真常唯心妙有的大 乘中,也可以找到根據,何必要說是龍樹宗風呢?

- 4、而且,在緣起即空的觀行中,正如上引經文所說,要隨時善巧的適 得其中,《大智度論》這樣說:
  - 【1】卷70〈釋問相品第49〉

般若波羅蜜,離二邊,說中道:雖空而不著空,故為說罪福; 雖說罪福,不生常邪見,亦於空無礙。26

【2】卷91〈釋照明品第81〉

菩薩住二諦中,為眾生說法。不但說空,不但說有;為愛著眾 生故說空,為取相著空眾生故說有,有無中二處不染。27

【3】 卷61〈 釋隨喜迴向品 第39〉

有相是一邊,無相是一邊,離是二邊行中道,是諸法實相。28

【4】 卷43〈 釋集散品 第9下〉

般若波羅蜜者是一切諸法實相, .....常是一邊, 斷滅是一邊, 離是二邊行中道。……此般若波羅蜜是一邊,此非般若波羅蜜 是一邊, 難是二邊行中道, 是名般若波羅蜜。29

- 【1】【2】是爲眾生說中道。
- 【1】說者說有而不生常等見,說空而不著空。
- 【2】對治眾生的偏執,爲著空者說有,爲著有者說空。這樣,才是 善說中道。
- 【3】【4】是「中道行」。在般若行中,有相是一邊,無相——空 也是一邊;是般若與非般若的分別,也都是一邊。

般若行是以不取著爲原則的,如心有取著,即使是善行、空行,也 都是邊而非中。《般若經》稱之爲「順道法愛生」30:譬喻爲「如

舍利弗問須菩提云:「何名菩薩生?」

須菩提答舍利弗言:「生名法愛。」

舍利弗言:「何等法愛?」

須菩提言:「菩薩摩訶薩行般若波羅蜜,色是空受念著,受、想、行、識是空 受念著。舍利弗!是名菩薩摩訶薩順道法愛生。」(大正8,233b3-8)

<sup>26 (</sup>大智度論) 卷70 (大正25,551a10-12)。

<sup>27 (</sup>大智度論) 卷91 (大正25,703b24-27)。

<sup>28 (</sup>大智度論) 卷61 (大正25,492c5-6)。

<sup>29 (</sup>大智度論) 卷43 (大正25,370a21-b9)。

<sup>30 〈</sup>摩訶般若波羅蜜經〉卷3〈勸學品第8〉:

雜畫食」31。

5、舉《阿含經》所說,觀空、無所有、無相不應生著,若生著即不得 解脫

佛所開示的解脫道,如空,無所有,無相,《阿含經》32 早已指出: 有的以慧得解脫,染著的不得解脫,就生在無所有處;33 有的以禁得解脫,如染著而不得解脫,就生在無想處——非想非非 想處。34

6、「中論」與「中觀」

原理與方法,是有準則的,但還是世俗的,是否能善巧適中,那真 如中國所說:「運用之妙,存乎一心」了。

學者應注意佛法的實踐性,不只是「中論」而更是「中觀」才得!

<sup>31 《</sup>摩訶般若波羅蜜經》 卷11 《隋喜品 第39》:「是中諸天龍、阿修羅、迦樓 羅、緊陀羅、摩睺羅伽等,所種善根,是諸福德稱量和合隨喜,迴向阿耨多羅 三藐三菩提。是迴向以取相得法故,如雜喜食。得法者,終無正迴向。何以 故?是得法雜毒,有相有動有戲論,若如是迴向,則為謗佛,不隨佛教,不隨 法說。」(大正8,299c22-27)

<sup>32 (1) 《</sup>中阿含經》卷18 (75) 《淨不動道經》 (大正1,542c-543a)。

<sup>(2) (</sup>中部) (106) (不動利益經), (日譯南傳11上, p.342-p.345)。

<sup>33</sup> 參見印順法師《空之探究》第一章第五節〈無所有〉p.32-p.33:「由於修習者 的用心不同,而有得定,或依慕得解脱的差別。依佛法的因果法則,修得某種 定,如不能依之發慧得解脫,那就命終以後,生在某種定境的天上。……只是 修習上有些問題,才不能依幾得解脫,成為無所有處定,生無所有處天。…… 無所有處道,都依出世觀戆而成定,不過修持上有點問題,這才成為世間 定。……所以,即使修行者所修的是正觀,只要心有所樂著,就不得解脫了。 如修無所有正觀,心著而不得解脫,就會招感無所有處報。」

<sup>34 (1)</sup> 參見印順法師著《空之探究》第一章第六節〈無相〉p.38-p.39: 經說無相定,而被解說為非想非非想處定的,是《中阿含經》的《淨不動 道經》。經上說:欲想,色想,不動想,無所有處想,「彼一切想是無常 法,是苦,是滅,彼於爾時而得無想。彼如是行,如是學,如是修習而廣 布,便於此得心淨。……或於此得入無想,或以驀為解」。得此無想定 的,如有所受(取)——樂、著、住,那就受(非)有想無想處的果報。 無相心定而有所樂著,所以是無想而又有不明了的細想現行,因而名為非 想非非想處定。如心無取著,那就是無相心解脫了。

<sup>(2)</sup>參見印順法師著《性空學探源》p.82。

# 第四章 龍樹—中道緣起與假名空性之統一 第八節 如幻—即空即假之緣起 (p.261~p.265)

釋厚觀 (2005.12.14)

一、〈般若經〉與〈中論〉以如幻等來譬喻一切法空(p.261)

《中論》在論破異執後,每舉譬喻來說明,譬喻是佛法教化的一種方便。

- (一)《摩訶般若經》中,說幻等十喻。1
- (二) 《中論》依《般若經》說幻、化等譬喻,是爲了表示一切法是空無 自性的,如卷4說:

色、聲、香、味、觸,及法體六種,皆空如炎、夢,如乾闥婆 城。如是六種中,何有淨、不淨?猶如幻化人,亦如鏡中像。 (大正30,31 b16-19)

色等六廛,可總攝眾生所知的一切法。在眾生心境中,這一切似乎 確實如此。其實是虛誑顛倒,而並非真是那樣的。這是被譬喻爲如 陽燄,如夢等的意趣;這些譬喻,是譬喻一切法空的。

解了諸法如幻、如焰、如水中月、如虚空、如響、如捷闥婆城、如夢、如 影、如鏡中像、如化。(大正8,217a21-23)

<sup>1(1) (</sup>摩訶般若波羅蜜經)卷1:

<sup>(2)</sup> 参見〈空之探究〉第三章・第九節〈法空如幻〉,p.196-p.197。

<sup>(3)</sup> 印順法師《初期大乘佛教之起源與開展》p.734:

<sup>「</sup>中品般若」集合為十喻:「如幻、如焰、如水中月、如虚空、如響、如犍 闡婆城、如夢、如影、如鏡中像、如化」。在「唐譯本」中,「虛空」被 改為「空華」。因為瑜伽學者,以空華比喻依他起性,虚空譬喻圓成實 性,十喻是幻、化等為一類,所以不能說如虚空,而修正為空華了。然 《般若經》古義,沒有這樣的嚴格區別。以虛空比喻說法的無礙;比喻無 眾生可度而度眾生;比喻般若的「隨事能作而無分別」; 虚空是與幻所化 人、影等為同類的。

### 二、幻化等譬喻之意義(p.262-p.263)

#### (一)「不空論者」對幻化喻的解說

在無始慣習的意識中,雖多少知道虛假不實,而總覺得「假必依 實」,「依實立假」。

對這些譬喻,也會這樣的解說,如幻化就分別爲二,「幻化者」與 「幻化事」。

以爲「幻化事」,當然是虛假不實的,而能幻化的「幻化者」,不 能說是沒有的。所以對幻化喻,就解說爲幻化事——境相是空無有 實的,能幻者——心識是不空的。2

# (二)《中論》對幻化喻之解說

《般若經》與龍樹,卻不是這樣解說的,如《中論》卷3說: 如世尊神通,所作變化人;如是變化人,復變作化人。 如初變化人,是名為作者;變化人所作,是則名為業。 諸煩惱及業,作者及果報,皆如幻與夢,如炎亦如響。3

從變化人再起變化人的譬喻,只是爲了說明,能幻化者與所幻化 事,一切都是幻化那樣。幻化等譬喻,是譬喻眾緣所生法的;一切 法是緣起的,所以一切如幻化——一切皆空。

作者,作業,受者,果報,這都是世俗諦中現有的。論主已一一破斥有自 性見的作者、作業、受者、受果,而正見的業果,需要成立。既可以答覆 外人,也可以免他人落於斷見,所以結顯正義。先說明錄起業的真相,後 結籃到業力等是如幻如化。

神通,不唯佛有,佛弟子中的羅漢聖者也有的,不過從化起化,是聲聞弟 子所不能作到的。經中說有六種神通,這裡說的「世尊神通」,指神境通 而說。由世尊神境通的力量,「作」出種種的「變化人」;由這所「變 化」的「人,復」又「變作」各式各樣的變「化人」。此從化起化的比 喻,即說明作者、作業的都如幻化。「如」最「初」以世尊為根本所「變 化,出來的「人」,是變化的,還能起化,所以譬喻本「作者」。那又由 「變化人所」幻「作」出來的種種化人化事,是從幻起幻,如以無明愛而 起作的「業」。

此中有一問題,如幻如化,經中所常說的。但執有自性的學者,以為所幻 化的,可以是假,但幻化到底要有能幻化者才能成立;此能幻化者,不能

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 參見印順法師〈中觀論頌講記〉p.171-p.172。

<sup>3(1) 《</sup>中論》卷3〈觀業品第17〉(大正30,23 b27-c3)。

<sup>(2)</sup> 參見印順法師《中觀論頌講記》p.305-p.307:

#### (三) 《大智度論》對幻化等譬喻之解說

空是無自性的,也是假名有的,所以一切法如幻化等,不但是譬喻 空的,也譬喻世俗有。《大智度論》說:

- 1、是十喻,為解空法故。……諸法相雖空,亦有分別可見、不可見。 譬如幻化象、馬及種種諸物,雖知無實,然色可見、聲可聞,與六 情相對,不相錯亂。諸法亦如是,雖空而可見、可聞,不相錯亂。
- 2、諸法雖空而有分別,有難解空,有易解空。今以(幻化等)易解 空,喻(根、境、識等)難解空。……有人知十喻(是)誑惑耳目 法,不知諸法空故,以此(十喻)喻諸法。若有人於十譬喻中,心 著不解, 種種難論, 以此為有; 是十譬喻不為其用, 應更為說餘法 門。(卷6,大正25,105c1-10)

幻化等譬喻,表示一切法是無自性空的,然在世俗諦中,可見、可 聞,是不會錯亂的。世俗法中,因果、善惡、邪正,是歷然不亂 的,不壞世間法相。4

說是假有的。所以他們歸結到實有、自相有。這不但聲聞學者,即以大乘 學者自居的唯識家,也還是如此。這本來自性見未盡,難以使他悟解一切 皆空皆假名的。所以論主特出方便,以從化起化的事象,譬喻作者作業的 一切空而一切假。讀者應了解論主深意,勿執著世尊是實有,否則如狗逐 塊,終無了期!

這「煩惱及業,作者及果報」,沒有一法是有實自性的,一切都是「如 幻、如夢、如錢、如響」的。幻是魔術所幻現的牛馬等相;夢是夢境;錢 是陽錢,就是日光照到潮濕的地方,蒸發熱氣上升時,現出一種水波的假 相;響是谷響,是人在深山中發聲,這邊高聲大叫,那邊就有同樣的回 響,並沒有真的人在那裡發聲。這些,都是不實在的, (但)都是可聞可 見而現有的。

**追比喻無自性空,但空不是完全沒有,而是有種種假相的;假使什麼都沒** 有,也就不會舉這些做比喻,而應該以石女兒等來做喻了。所以,如幻等 喻,嬖喻自性空,又嬖喻假名有。也就因此,一切法即有即空的無礙,開 示佛陀的中道。

#### 4 印順法師 (無諍之辯) p.26-p.27:

一切的一切,如幻如化。幻化,也不是都無所有,龜毛兔角才是無的。幻化是 絕無自性而宛然現的,如龍樹說:「幻相法爾,雖空而可聞可見。」所以一切 是相待的假名有,即一切是絕待的畢竟空。

在世間所知中,知道有些是空無有實的,如幻化等;但有些卻不容 易知道是空的,所以說易解空——十喻,比喻難解的虛僞不實。

譬喻,應該理解說譬喻者的意趣所在!5 所以對那些以爲沒有幻事而 有幻者,沒有夢境而有夢心;有的以爲夢境也是有的,不過錯亂而 已。6 不能理會說譬喻者的用心,專在語文上辨析問難,譬喻也就無 用了!

# 三、一切法「如幻如化」與「不如幻如化」(p.263)

(一)爲新學菩薩說:涅槃「不如幻如化」

一切法如幻如化,也有不如幻如化的嗎?依經文,可以這麼說,不 過是不了義的。《摩訶般若波羅蜜經》卷26〈如化品〉說:

佛告須菩提:若有法生滅相者,皆是變化。……若法無生無滅, 是非變化; ……不誑相涅槃,是法非變化。(大正8,416a2-6)

諸法平等,非聲聞作,非辟支佛作,非諸菩薩摩訶薩作,非諸佛 作,有佛無佛,諸法性常空,性空即是涅槃。……若新發意菩薩7,

<sup>5</sup> 印順法師《中觀今論》p.215-p.216:

幻、化、水月、陽簸、谷響等等,人類所共見共聞,易於了解它的虛妄無自 性,是「易解空」。經中當以此為喻,以表示蘊、處、界的「難解空」。

<sup>6</sup> 說一切有部對「夢」的看法,參見《阿毘達磨大毘婆沙論》卷37(大正 27 · 192a-194c) •

<sup>7</sup> 印順法師《初大乘佛教之起源與開展》p.660 - p.661

經說學般若波羅蜜,應親近善知識,「漢譯本」與「吳譯本」,說到了「阿闍 浮菩薩」。與此相當的,「唐譯初分本」、「唐譯二分本」作「初業」;「宋 譯本」作「初學」;「放光本」、「大品本」,「唐譯三分本」、「四分 本」、「五分本」,都作新學;原語為ādikarmika,而「秦譯本」卻譯作「新發 意」。「中品般若」的「放光本」說:深般若波羅蜜,「不當於新學菩薩前 說」。這裏的「新學」,「唐譯初分本」、「二分本」、「三分本」,也譯為 「新學」,而「大品本」也譯作「新發意」。在說到隨喜迴向時,「漢譯本」 與「吳譯本」說到「新學」,「放光本」及「唐譯本」,也作「新學」,而 「秦譯本」、「大品本」(及「宋譯本」),都譯為「新發意」。依上來對 勘,可見鳩摩羅什所譯的「秦譯本」與「大品本」,都把「新學」誤譯作「新 發意」了。

聞是一切法畢竟性空,乃至涅槃亦皆如化,心則驚怖。為是新發意 菩薩故,分別(說)生滅者如化,不生不滅者不如化。(大正 8, 416a6-14)

生滅法是如化的;不生不滅是不如化的,就是涅槃。大乘法也有這 樣說的,那是爲新學菩薩所說的不了義教。

(二)般若法門的究竟說:一切法如幻如化,涅槃亦如幻如化

如實的說,一切法平等性(法法如此的),自性常空,性空就是涅 槃,涅槃當然也是如化的。《小品般若經》說一切法如幻如夢: 「我說涅槃亦如幻如夢。……設復有法過於涅槃,我亦說如幻如 夢。 8

一切法性空,一切法如幻,是般若法門的究竟說。

- 四、說「有爲自性異無爲自性」與「不離有爲而有無爲」之意趣(p.264p.265)
- (一)爲新學者說:「有爲自性異無爲自性」

大乘法中,如對一切有爲(生滅)法,說無爲自性,無爲自性與有 爲法異,那也是爲新學者所作的不了義說。如《摩訶般若波羅蜜 經》卷10〈法稱品〉(大正8,292 b24-27)說:

云何有為諸法相?……

云何名為無為諸法相?若法無生無滅,無住無異,無垢無淨,無

須菩提言:我說偽法亦如幻如夢,我說涅槃亦如幻如夢。諸天子言:大德 須菩提亦說涅槃如幻如夢耶?須菩提言:諸天子設復有法過於涅槃,我亦 説如幻如夢。諸天子! 幻夢、涅槃無二無別。

(2) 《摩訶般若波羅蜜經》卷8〈幻聽品〉 (大正8,276b1-9): 諸天子!四念處乃至十八不共法如幻、如夢,須陀洹果如幻、如夢,斯陀 含果、阿那含果、阿羅漢果、辟支佛道、如幻如夢,諸天子,佛道如幻、 如夢。爾時諸天子問須菩提,汝說佛道如幻、如夢,汝說涅槃亦復如幻如 夢耶?須菩提語諸天子:我說佛道如幻如夢,我說涅槃亦如幻如夢。若當 有法膳於涅槃者,我說亦復如幻如夢。何以故?諸天子!是幻夢、涅槃不 二不別。

<sup>8 (1) 《</sup>小品般若波羅蜜經》卷1 (大正8,540c14-18):

增無減,諸法自性。云何名諸法自性?諸法無所有性,是諸法自 性,是名無為諸法相。

這段經文,分別有爲法相(數)與無爲法相(數),無爲法性就是諸法自性。 有爲法外別立的諸法自性,不生不滅,不垢不淨,不增不減,與 《入中論》9所立的勝義自性 10 相當。

頌曰:「由本性爾故,眼由眼性空,如是耳鼻舌,身及意亦爾。 非常非壞故,眼等內六法,所有無自性,是名為內空。」

《經》云:「云何內空?內為內法,即是眼耳鼻舌身意,當知此中眼由眼空, 非常非壞。何以故?本性爾故。」此中常者謂不捨本性,此復暫住即滅,非全 壞故。此謂若法有自性,則應是常,或永失壞。

《中論》云:「性從因緣出,是事則不然,性從因緣出,即名為作法。性若有 作者,云何有此義,性名為無作,不待異法成」。

論師論中所說差別行相,如是本性,論師許有耶?

曰:如薄伽梵說:「若佛出世、若不出世,諸法法性,恒常安住。」所說法性 可許是有。

此法性為何等?曰:即眼等之本性。

眼算本性為何?曰:謂不造作,不觀待他,離無明醫慧所通達之本性。

此性有耶?曰:誰云此無?此若無者,諸菩薩眾複為何義,修學波羅蜜多道。 然諸菩薩為通達此法性故,如是勤修百千難行。如《經》云:「善男子!當知 勝義,不生、不滅、不住、不來、不去,非諸文字所能詮表,非諸文字所能解 說,非諸戲論所能覺了。善男子!當知勝義,不可言說,唯是聖智各別內證。 善男子!當知勝義,若佛出世,若不出世,為何義故,諸菩薩眾剃除鬚髮,披 著法服,知家非家,正信出家?既出家已,復為證得此法性故,勤發精進,如 救頭然,安住不壞。善男子!若無勝義,則修梵行,徒勞無益,諸佛出世亦無 有益。由有勝義,故諸菩薩名勝義善巧。」

10 《空之探究》p.180 - p.181:

《大智度論》卷46說:「自性有二種:一者,如世間法(中)地堅性等;二 者,聖人(所)知如、法性[界]、實際。,(大正25,396b)

自性的第一類,是世間法中所說的,地堅性,水濕性等。地以堅為自性,水以 濕為自性等,世俗法中是可以這樣說的。如求堅等自性的實體,那是不可得 的,也就是沒有自性——無自性了。

自性的第二類,是聖人所證的真如,或名法界、實際等。這是本來如此,可以 名之為自性的。

《大智度論》卷67所說:「色性者,……所謂地堅性等。復次、色實性,名法 性」(大正25,528b),也就是這二類自性的分別。

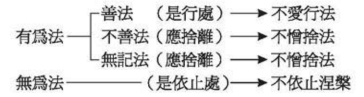
<sup>9</sup> 月稱浩 法奠譯《入中論》卷5(漢藏教理院刊本p.22-p.23):

(二)般若、中觀的究竟說:「不離有爲而有無爲」

《大智度論》卷59解說(大正25,480c10-15)為:

有為善法是行處,無為法是依止處,餘無記、不善法,以捨離故 不說;此是新發意菩薩所學。

若得般若波羅蜜方便力,應無生忍,則不愛行法,不憎捨法;不 離有為法而有無為法,是故不依止涅槃(無為、諸法自性)。



佛爲引導聚生,依二諦說法,說此說彼——生死與涅槃,有爲與無爲, 緣起與空性。其實,即有爲爲無爲,即生死爲涅槃,即緣起爲空性。

《中論》所說,只此無自性的如幻緣起,即是空性,即是假名,爲般 若法門的究竟說。

這二類自性,一是世俗自性:世間眾生以為自性有的,如地堅性等,不符緣起的深義,所以要破斥而論證為沒有自性的。

二是勝義自性,聖人所證見的真如、法界等,是聖人如實通達的,可以說是有的。所以《智論》說:「如、法性〔界〕、實際,世界故無,第一義故有」 (卷1,大正25,59c);第一義就是勝義。第一義中有的自性,「下本般若」 是一再說到的。

# 國家圖書館出版品預行編目資料

空之探究講義 / 釋厚觀主編. -- 初版. -- 新

竹縣竹北市: 印順文教基金會, 2010.02

面; 公分. -- (印順文教基金會推廣教育

叢書; 5)

ISBN 978-986-84981-5-0 (平裝)

1. 空有論

220.125 99000901

# 空之探究講義

主 編:釋厚觀

日 期:2012年8月1日初版三刷(3000本)

發 行:財團法人印順文教基金會

地 址:30268新竹縣竹北市縣政九路28巷7號

電 話: 03-555-1830 傳 真: 03-553-7841

郵 政 劃 撥:19147201財團法人印順文教基金會

e-mail: yinshun.tw@msa.hinet.net

ISBN: 978-986-84981-5-0

非賣品 歡迎助印

# 流通處:

印順文教基金會

30268 新竹縣竹北市縣政九路28巷7號,電話:03-5551830

福嚴佛學院

30065 新竹市明湖路365巷3號,電話:03-5201240

慧日講堂

10489 台北市中山區朱崙街36號,電話:02-27711417