# 用經論道理,提升生活品質!

釋開仁編 2023/8

|  | 次 |
|--|---|
|  |   |

| 一、稀有人身對菩薩道的特殊意義    | 1  |
|--------------------|----|
| (一)人身難得,如盲龜浮木      | 1  |
| (二)諸佛皆出人間,非由天而得也   | 3  |
| (三)人趣人身的三種特勝       | 4  |
| (四)娑婆世界的菩薩根利之理由    | 4  |
| (五)菩薩欲令三惡道眾生皆轉得人身  | 5  |
| 二、為人要知恩念恩的深廣涵義     | 6  |
| (一)經論所描述的難報之恩      | 6  |
| (二)二地菩薩所念法之一為知恩報恩  |    |
| (三)唯欲界人趣能起順解脫分善根   | 10 |
| 三、四無量心具自利利他之真實義    | 12 |
| (一)行慈三昧的現世利益       | 12 |
| (二)四無量心的名義與對治      | 12 |
| (三)四無量心的修習方法       | 13 |
| (四)菩薩修習四無量心的重要意義   | 15 |
| (五)慈悲心的考驗          | 15 |
| 四、大悲為上首的般若空慧       |    |
| (一)菩薩道所談的「空」,其來有自  | 16 |
| (二)菩薩修學的次第,展現出悲智願行 | 18 |
| (三)般若攝導萬行,萬行莊嚴般若   |    |
| (四)菩提道是豐富而漫長的修道之路  | 22 |
| 【附錄】               | 24 |

# 一、稀有人身對菩薩道的特殊意義

# (一)人身難得,如盲龜浮木

1、《雜阿含 406 經》卷 15(CBETA, T02, no. 99, p. 108, c7-19):

爾時、世尊告諸比丘:「譬如大地,悉成大海。有一盲龜,壽無量劫,百年一出其頭。海中有浮木,止有一孔,漂流海浪,隨風東西。盲龜百年一出其頭,當得遇此孔不?」

阿難白佛:「不能,世尊!所以者何?此盲龜若至海東,浮木隨風或至海西,南、 北、四維,團遶亦爾,不必相得。」

佛告阿難:「<u>盲龜浮木,雖復差違,或復相得;愚癡凡夫漂流五趣,暫復人身,甚</u> <u>難於彼</u>。所以者何?彼諸眾生<u>不行其義,不行法,不行善,不行真實</u>,展轉殺害,強者 陵弱,造無量惡故。是故比丘!於四聖諦未無間等者,當勤方便,起增上欲,學無間等。」 2、《瑜伽師地論》卷 95(CBETA, T30, no. 1579, p. 844, c24-26):

言待時者,謂<u>於所作推待後時</u>。為欲斷滅如是待時,故世尊說:「無**墜人身**, 甚為 難得。」復引盲龜,以況其事。

《瑜伽師地論》卷 83(CBETA, T30, no. 1579, p. 761, c8-11):

言義行者,謂<u>思所成善法</u>攝故。言法行者,謂<u>聞所成善法</u>攝故。言善行者,<u>施、戒</u> 所成善法攝故。調柔行者,謂<u>修所成善法</u>攝故。

3、《大莊嚴論經》卷 6(CBETA, T04, no. 201, p. 291, b22-c2):

復次,離諸難亦難,得於人身難,既得離諸難,應當常精勤。

我昔曾聞,<u>有一小兒聞經中說:「盲龜值浮木孔,其事甚難。」時此小兒故穿一板,</u> 作孔受頭,擲著池中。自入池中,低頭舉頭,欲望入孔。水漂板故,不可得值。即自思 惟,極生厭惡。人身難得,佛以大海為喻,浮木孔小,盲龜無眼,百年一出實難可值。 我今池小,其板孔大,復有兩眼,日百出頭,猶不能值,況彼盲龜而當得值。

4、《出曜經》卷 2〈無常品 1〉(CBETA, T04, no. 212, p. 615, c7-25):

昔佛在毘耶<sup>1</sup>離城甘梨園中。爾時眾多比丘觀見土界,國豐民盛所居平正,穀食豐賤縱情恣意,不隨法禁,上下相慢,各謂真正。

爾時,世尊愍彼愚惑,以種種方便,導引法味,即集大眾告諸比丘:「夫為智者以譬喻自解,猶如地界水滿其中,東西南北地無空缺處,<u>有一瞎鱉,無數千劫,不可稱計,生長於水,有一薄板,縱廣一肘,唯有一孔,為風所吹,然彼瞎鱉,經歷百歲,一舉東看,風吹板在南方,云何比丘!彼瞎鱉者為值孔不</u>?」

對曰:「不也。世尊!」

「復經百歲復得南看,風吹板復在西方。云何比丘!彼瞎鱉者為值孔不?」

對曰:「不也。世尊!」

如是四方隅角,亦復如是。

「云何比丘!彼瞎鱉者會當值孔不乎?」

對曰:「不也。世尊!」

時諸比丘白世尊曰:「此瞎鱉身,會當與孔,相值不耶?」

世尊告曰:「<u>此事極難,時乃有相值期耳。受畜生身復難,於此畜生求人復甚難。</u> 於此如是,比丘!人身難得,雖得為人值命促短,不類古人,壽命無量。」

5、《十住毘婆沙論》卷 8〈入寺品 17〉(CBETA, T26, no. 1521, p. 60, b23-c9):

在家菩薩,若見破戒比丘不應生瞋恨輕慢,應生憐湣利益之心。作是念:

「咄哉!<u>此人遇佛妙法</u>,得離地獄、畜生、餓鬼、色無色界、邊地生處,<u>諸根具足</u>不聾啞不頑鈍;值佛妙法別識好醜,心存正見解知義理;人身難得如大海中有一眼鼈²,

<sup>1</sup> 耶=舍【宋】【元】【明】。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 鼈=龜【宋】【元】【明】【宮】。

頭入板孔,生在人中倍難於此。

既聞佛法能滅諸惡,度諸苦惱,得至正智,捨諸資生所有多少,永割親族無所顧戀; 若生凡庶或在種姓,信佛語故能捨出家,常聞破戒之罪,所謂自賤其身智所訶責,惡名 流布常懷疑悔,死墮惡道,得聞此事而猶破戒。行十善道乃得人身,而不能如法善用以 自利益。

咄哉!三毒其力甚惡,常陵<sup>3</sup>眾生難得捨離,諸佛種種呵罵煩惱惡賊惡行,如實有 理。」如是思惟不應輕賤破戒之人。

# (二)諸佛皆出人間,非由天而得也

1、《增壹阿含 3 經》卷 26〈34 等見品〉(CBETA, T02, no. 125, p. 693, c19-p. 694, a5): 爾時,有一比丘白世尊言:「三十三天云何得生善處?云何快得善利?云何安處善 業?」

世尊告曰:「人間於天則是善處。得善處、得善利者,生正見家,與善知識從事,於 如來法中得信根,是謂名為快得善利。

彼云何名為安處善業?於如來法中而得信根,剃除鬚髮,以信堅固,出家學道;彼 以學道,戒性具足,諸根不缺,飯食知足,恒念經行,得三達明,是謂名為安處善業。」 爾時,世尊便說此偈:「人為天善處」,良友為善利;出家為善業,有漏盡無漏。4 比丘當知:三十三天著於五欲,彼以人間為善趣;於如來得出家,為善利而得三達。 所以然者?佛世尊皆出人間,非由天而得也。」

2、《阿毘達磨大毘婆沙論》卷 178(CBETA, T27, no. 1545, p. 893, a18-b3):

問:何不即於睹史多天成正等覺而必來人間耶?

答:隨諸佛法故。謂過殑伽沙數諸佛世尊皆於人中而取正覺故。

復次,天趣身非阿耨多羅三藐三菩提所依止故。

復次,唯人智見猛利,能得阿耨多羅三藐三菩提故。

復次,諸天耽著妙欲,於入正性離生、得果、離染等事非增上故。

復次,人趣根性猛利,多分能受如來正法,天趣不爾。

復次,最後有菩薩必受胎生,天趣唯化生故。

4 相關的說明,如:《出曜經》卷 23〈27 泥洹品〉(CBETA, T04, no. 212, p. 732, c9-p. 733, a10): 趣善之法少,趣惡之法多,如實知此者,速求於泥洹。

人在世間修善者少,雖復行善願不從意,設當眾行具足,是時諸天唯人為善處。人以天為福 堂。猶如《雜契經》所說:「佛告比丘:諸天自知五瑞應至皆共雲集,語彼天子曰:『汝從此沒 願生善處,至彼善處、快得善利,以得善利安處無為。』爾時比丘前白佛言:『云何世尊!諸 天善處?快得善利?安處無為?此三句義,何者是也?』佛告比丘:『道根具足,於正法中, 剃除鬚髮,著三法衣,不樂家屬,出家學道,是謂比丘諸天之善處。』『云何安處無為?』佛 告比丘:『得四聖諦思惟分別,是謂比丘諸天安處無為。在世行道修善者少,趣善之徒少也。』」 ·····有因生善處,有緣生惡趣,有緣般泥洹,如斯皆有緣。

有因生善處者,云何為緣?所謂緣者——施、戒、聞、慧、思惟,清信士威儀,出家威儀,大 道人威儀,捨善行跡,是謂因緣趣道之基。是故說曰:有因生善處也。……

³陵=凌【宋】【元】【明】【宮】。

復次,<u>有二事處,佛出世間:一、有厭心;二、有猛利智</u>。當知此二<u>唯人趣有</u>。 復次,<u>人、天並是法器,為欲俱攝,故來人間</u>。若在天上,則人無由往;又不可令 天上成佛[後而]來人間化人,[有情]當疑佛是幻所作[而]不受法故。 是以菩薩人間成佛。

# (三)人趣人身的三種特勝

1、《長阿含 30 世記經》卷 20〈忉利天品 8〉(CBETA, T01, no. 1, p. 135, c5-25):

<u>閻浮提</u>有三事勝鬱單曰(北俱廬洲)。何等為三?一者<u>勇猛強記</u>,能造業行。二者勇猛強記,<u>能修梵行</u>。三者勇猛強記,<u>佛出其土</u>。以此三事勝鬱單曰。……閻浮提人以此三事勝四天王。……閻浮提人亦以上三事勝忉利天、焰摩天、兜率天、化自在天、他化自在天。

2、《阿毘達磨大毘婆沙論》卷 172(CBETA, T27, no. 1545, p. 867, c6-25):

云何人趣?

答:人一類伴侶眾同分,乃至廣說。

問:何故此趣名末奴沙 (manussa)?

答:昔有轉輪王名曼馱多,告諸人曰:「汝等欲有所作,應先思惟、稱量、觀察」。爾時諸人即如王教,欲有所作皆先思惟、稱量、觀察,便於種種工巧業處而得善巧。以能用意思惟、觀察所作事故,名末奴沙。從是以來傳立斯號。先未號此末奴沙時,人或相呼以為雲頸,或名多羅脛,或名底落迦,或名阿沙荼。

有說:「未奴沙者是假名、假想,乃至廣說。」

有說:「先造作、增長下身語意妙行,往彼、生彼、令彼生相續,故名人趣。」

有說:「多憍慢故名人,以五趣中憍慢多者無如人故。」

有說:「能寂靜意故名人,以五趣中能寂靜意無如人者,故契經說:『人有三事勝於諸天: 一、勇猛。二、憶念。三、梵行。』勇猛者,謂不見當果而能修諸苦行;憶念者, 謂能憶念久時所作,所說等事分明了了;梵行者,謂能初種<u>順解脫分、順決擇分</u> 等殊勝善根,及能受持別解脫戒。」

由此因緣,故名人趣。

# (四) 娑婆世界的菩薩根利之理由

《大智度論》卷 10〈1 序品〉(CBETA, T25, no. 1509, p. 129, c24-p. 130, a19):

問曰:一切大菩薩皆大功德,智慧利根,一切難近,何以獨言「<u>娑婆世界</u>中菩薩難 近」?

答曰:

(1)他方菩薩或謂娑婆世界穢惡、菩薩身小而生輕慢,故佛告示「娑婆世界中菩薩難近」 實如所言。但以<u>多寶世界中菩薩</u>遠來,見此世界不如,石沙穢惡,<u>菩薩身小,一切眾</u> 事皆亦不如,必生輕慢,是故佛言:「一心敬慎,彼諸菩薩難近。」

# (2) 娑婆世界易得厭心,智慧根利故

復次,樂處生人多不勇猛,不聰明,少智慧。如鬱怛羅衛人,以大樂故,無出家、無 受戒;諸天中亦爾。

<u>是娑婆世界中,是樂因緣少,有三惡道,老、病、死,土地自活法難,以是故,易得</u> <u>厭心</u>。見老、病、死,至心大厭患;見貧窮人,知先世因緣所致,心生大厭,以是故 智慧根利。

彼間菩薩,七寶世界,種種寶樹,心念飲食,應意即得,如是生厭心難,是故智慧不能大利。<u>譬如利刀,著好飲食中,刀便生垢,飲食雖好而與刀不相宜;若以石磨之,</u>脂灰<sup>5</sup>瑩<sup>6</sup>治,垢除刀利。

是菩薩亦如是,生雜世界中,利智難近。如人少小勤苦,多有所能,亦多有所堪;又 如養馬不乘,則無所任<sup>7</sup>。

# (3) 娑婆世界中菩薩多方便故難近

復次,<u>是娑婆世界中菩薩,多方便故難近</u>,餘處不爾。如佛說:「我自憶念宿世,一日施人千命。度眾生故,雖諸功德、六波羅蜜一切佛事具足,而不作佛,恆以<u>方便</u>度脫眾生。」

以是事故,是娑婆世界中菩薩難近。

# (五)菩薩欲令三惡道眾生皆轉得人身

《大智度論》卷 34〈序品 1〉(CBETA, T25, no. 1509, p. 309, b19-c16):

【經】復次,舍利弗!菩薩摩訶薩,若欲令十方如恒沙等世界中眾生,諸在三惡趣者, 以我力故<u>皆得人身</u>者,當學般若波羅蜜!

#### 【論】

# 一、應以善業因緣故得人身,云何以菩薩力能令三惡道眾生皆得人身

問曰:自以善業因緣故得人身,云何菩薩言「以我力因緣故,令三惡道中眾生皆得人身」?

#### 答曰:

# (一) 菩薩恩力因緣故

不言「以菩薩業因緣令眾生得人身」,但言「菩薩恩力因緣故得」。

# (二)菩薩以神通變化說法力故

菩薩以神通變化說法力故,令眾生修善得人身。

如《經》中說:「<u>二因緣發起正見:一者、外聞正法,二者、內有正念</u>。」<sup>8</sup> 又如草木,內有種子、外有雨澤,然後得生。

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 脂灰:以油脂和石灰,猶今油灰之類。(《漢語大詞典(六)》,p.1249)

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> 瑩 (ームノ): 使明潔。(《漢語大詞典(四)》, p.627)

瑩澈:亦作"瑩徹"。淨化,使明潔。(《漢語大詞典(四)》,p.628)

<sup>7</sup> 任:擔荷,負載。(《漢語大詞典(一)》, p.1196)

<sup>8</sup> 參見《中阿含經》卷 58 (211 經)《大拘絺羅經》(大正 1,790c28-791a5)等。

若無菩薩,眾生雖有業因緣,無由發起。以是故知諸佛菩薩所益甚多!

# 二、釋疑:佛尚不能令一切三惡道眾生皆得解脫,何況菩薩

問曰:云何能令三惡道中眾生皆得解脫?佛尚不能,何況菩薩!

答曰:

# (一) 菩薩心願欲爾

菩薩心願欲爾,則無過咎。

#### (二)多得解脫,故言一切,非實一切

又多得解脫,故言「一切」。9

如諸佛及大菩薩身遍出無量光明,從是光明出無量化身,遍入十方三惡道中——

令地獄火滅湯冷,其中眾生心清淨故,生天上、人中;

令餓鬼道飢渴飽滿,開發善心,得生天、人中;

令**畜生道**隨意得食,離諸恐怖,開發善心,亦得生天、人中。

如是名為「一切三惡道得解脫」。

# 三、餘經說「生天人中」,何以此經但說「皆得人身」

問曰:如餘經說「生天、人中」,此何以但說「皆得人身」?

答曰:

# (一)人中得修道、受福,天上易著樂妨道故

於人中得修大功德,亦受福樂;天上多著樂故,不能修道——以是故願令皆得人身。

#### (二)欲令得解脫、樂涅槃故

復次,菩薩不願眾生但受福樂,欲令得解脫,常樂涅槃,以是故不說生天上。

# 二、為人要知恩念恩的深廣涵義

# (一)經論所描述的難報之恩

1、《增壹阿含 11 經》卷 11〈善知識品 20〉(CBETA, T02, no. 125, p. 601, a10-20):

爾時,世尊告諸比丘:「教二人作善不可得報恩。云何為二?所謂父母也。若復,比丘!有人以父著左肩上,以母著右肩上,至千萬歲,衣被、飯食、床蓐臥具、病瘦醫藥,即於肩上放於屎溺,猶不能得報恩。

比丘當知,<u>父母恩重,抱之、育之,隨時將護,不失時節,得見日月。以此方便,</u> <u>知此恩難報</u>。是故,諸比丘!<u>當供養父母,常當孝順,不失時節</u>。如是,諸比丘!當作 是學。」

2、《增壹阿含 5 經》卷 11〈善知識品 20〉(CBETA, T02, no. 125, p. 600, a5-16): 爾時,世尊告諸比丘:「若有眾生知反復者,此人可敬,小恩尚不忘,何況大恩! 設

<sup>9</sup> 一切有「真實一切」與「名字一切」,此處言「名字一切」,參見《大智度論》卷 24 (大正 25,235b21-c2)、卷 30 (278b17-28)。

使離此間千由旬、百千由旬,故不為遠,猶近我不異。

所以然者,比丘當知,我恒歎譽知返復者,諸有眾生不知反復者,大恩尚不憶,何 況小者!彼非近我,我不近彼,正使著僧伽梨在吾左右,此人猶遠。所以然者,我恒不 說無反復者。是故,諸比丘!當念反復,莫學無反復。如是,諸比丘!當作是學。」

3、《正法念處經》卷 61〈觀天品 6〉(CBETA, T17, no. 721, p. 359, b7-29):

復次,<u>聞法功德:成就深心,信根清淨,一向淨心信於三寶</u>。詣聽法處,為聞正法, 隨舉一足,皆生梵福。若人供養說法法師,當知是人即為供養現在世尊。其人如是隨所 供養,所願成就,乃至得阿耨多羅三藐三菩提,以能供養說法師故。何以故?<u>以聞法故,</u> 心得調伏;以調伏故,能斷無知流轉之闇。若離聞法,無有一法能調伏心。

如聞說法,有四種恩甚為難報。何等為四?一者母;二者父;三者如來;四者說法 法師。若有供養此四種人,得無量福,現在為人之所讚歎,於未來世能得菩提。何以故?

**[四]以說法力**,令憍慢者得調伏故,令貪著者信布施故,令麁獷者心調柔故,令 愚癡者得智慧故。以聞法力,令迷因果者得正信故。以聞法力,令邪見者入正見故。以 聞法力,令樂殺生、偷盜、邪婬業者得遠離故。以此說法調伏因緣,終得涅槃。以此因 緣,說法法師甚為難報。

**[一、二]父母**之恩難可得報,以生身故,是故父母不可得報。<u>若令父母住於法中,</u> 名少報恩。

<u>〔三〕如來、應、等正覺</u>,三界最勝,度脫生死,無上大師,<u>此恩難報,唯有一法</u> 能報佛恩,若於佛法深心得不壞信,是名報恩。

以此供養,亦自利益。

- 4、《大智度論》卷 33〈序品 1〉(CBETA, T25, no. 1509, p. 303, c15-16): 如父母雖有結使諸惡,以一世利益子故,受其供養,令子得大福。
- 5、《阿毘達磨大毘婆沙論》卷 66(CBETA, T27, no. 1545, p. 342, b16-25):

如〈契經〉說:佛告苾芻,我實知見有三種人,於諸有情多有所作,<u>其恩難報</u>,假 使盡形以諸上妙衣服、飲食、臥具、醫藥,及餘資緣而供養之,亦不能報。云何為三?

- 一者,有人為他說法, <u>今捨家法趣於非家</u>,剃除鬚髮被服袈裟,以正信心受持淨戒。
- 二者,有人為他說法,令知集法皆是滅法,遠塵離垢於諸法中生淨法眼。<sup>10</sup>
- 三者,有人為他說法,<u>令盡諸漏證得無漏心慧解脫</u>,於現法中自能通達生已盡等具足而 住。

#### (二)二地菩薩所念法之一為知恩報恩

1、《大智度論》卷 49〈發趣品 20〉(CBETA, T25, no. 1509, p. 410, a11-16):

【經】復次,須菩提!菩薩摩訶薩住二11地中,常念八法。何等八?

 $<sup>^{10}</sup>$  Vinaya I, p.11 (南傳 3,p.21);Samyutta V, p.423 (南傳 16 下,p.342)。

<sup>11 (</sup>第) +二【石】。(大正 25,410d,n.7)

一者、戒清淨,<u>二者、知恩報恩</u>,三者、住忍辱,四者、受歡喜,五者、不捨一切眾生,六者、入大悲心,七者、信師恭敬諮受<sup>12</sup>,八者、勤求諸波羅蜜。 須菩提!是名菩薩摩訶薩住二地中,應滿足八法。

《大智度論》卷 49〈發趣品 20〉(CBETA, T25, no. 1509, p. 413, c17-p. 414, a19):

# 釋第二法:知恩報恩

#### (A)雖有宿世因緣,仍需今世有人敬心供養方能受福樂,故應知恩

【論】「<u>**知恩報恩**</u>」者,有<sup>13</sup>人言:「我<sup>14</sup>宿世福德因緣應得。」或言:「我自然尊貴,汝有何恩?」墮是邪見,是故佛說:「菩薩當知恩!」

眾生雖有**宿世樂因**,**今世事**不和合,則無由得樂。譬如穀種在地,無雨則不生;不可以 地能生穀故,言雨無恩。雖所受之物是宿世所種;供奉之人,敬愛好心,豈非恩分?

# (B) 知恩是大悲之本,開善業之初門

復次,<u>知恩者,是大悲之本</u>,開善業初門,人所愛敬<sup>15</sup>,名譽遠聞,死則生天,終成佛道。不知恩人,甚於畜生!

如**《佛說本生經》**:有人入山伐木,迷惑失道;時值暴雨,日暮飢<sup>16</sup>寒,惡虫毒獸,欲來侵害。是人入一石窟,窟<sup>17</sup>中有一大熊<sup>18</sup>,見之恐怖而出。

熊語之言:「汝勿恐怖!此舍溫煖,可於中宿。」

時連雨七日,常以甘果美水,供給此人。七日雨止,熊將此人示其道逕。

熊語人言:「我是罪身,多<sup>19</sup>有怨家,若有問者,莫言見我!」

人答言:「爾!」

此人前行,見諸獵者。獵者問言:「汝從何來?見有眾獸不?」

答言:「我見一大熊,此熊於我有恩,不得示汝!」

獵者言:「汝是人,當以人類相親,何以惜熊?今一失道,何時復來?汝示我者,與 汝多分!」

此人心變,即將獵者示熊處所。獵者殺熊,即以多分與之。<u>此人展手取肉,二肘俱</u> 墮。

獵者言:「汝有何罪?」

答言:「是熊看我,如父視子,我今背恩,將是此罪!」

獵者恐怖,不敢食肉,持施眾僧。

爾時,上座六通阿羅漢語諸下座:「此是菩薩,未來世當得20作佛,莫食此肉!」即

<sup>12</sup> 諮受:請教,承受。(《漢語大詞典》(十一),p.350)

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> 〔有〕-【聖】∘(大正 25,413d,n.21)

<sup>14</sup> 我+(當)【宋】【元】【明】【宮】。(大正 25,413d,n.22)

<sup>15</sup> 愛敬=敬愛【石】。(大正 25,413d,n.23)

<sup>16</sup> 飢=饑【明】。(大正 25,413d,n.25)

<sup>17 〔</sup>窟〕—【聖】【石】。(大正 25,413d,n.26)

<sup>18</sup> 熊=羆【石】下同。(大正 25,413d,n.27)

<sup>19 (</sup>常)+多【石】。(大正 25,414d,n.1)

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> [得]-【宋】【元】【明】【宫】。(大正 25,414d, n.5)

時起塔供養。

王聞此事,勅下國內,<u>不知恩人,無令住此</u>!又以種種因緣讚知恩者,知恩<sup>21</sup>之<sup>22</sup>義, 遍閻浮提,人皆信行。

#### (C) 人有惡事於我,猶尚應度,何況於我有恩

復次,菩薩作是念:「若人有惡事於我,我猶尚應度,何況於我有恩!」23

2、《根本說一切有部毘奈耶破僧事》 券 15(CBETA, T24, no. 1450, p. 177, a25-c18):

世尊復告諸苾芻曰:「提婆達多復有無恩無報之行。汝等諦聽!

往昔婆羅痆斯城有一貧人,常取柴樵,賣以活命。其人復於一時,執持繩斧,往趣 林邊,將欲伐柴。即逢非時,大暴風雨,七日不息,為避風雨,漸次經歷,遂至山邊, 見一石窟,即欲入中。將至窟門,見熊在內,驚怖却走。

熊見驚走便呼彼云:『善男子來!汝勿怖我。』

其人雖復聞彼熊呼,猶懷恐怖,躊躇而立不前不却。

熊見彼住即抱入窟,不令驚懼,與諸美菓,堪食樹根,養經七日。

至第八日,熊自出外看其風雨,見風雨歇,即與美菓,發遣令去。

其人長跪合掌白言:『我蒙供養身命得活,我從今後何以報恩?』

熊即報曰:『汝但勿向外人導說我在此住者,即為報恩。』

其人即便遶熊行道,經一匝已,報其熊曰:『**我終不敢報餘人知**。』說此語已,便即而去。

其人行至婆羅痆斯城門,見一獵師欲行遊獵,先共相識。

獵師問曰:『汝多日不還家中,婦兒眷屬悉皆憂惱言:「為被風雨漂,及虎狼食?」 將作汝死。已度大雨禽獸多死,汝今云何得活?』

時,採薪人說熊收養,廣如上說。

獵師問曰:『彼熊今在何山何窟?願汝視我。』

時採柴人報獵師曰:『我今縱死亦不能却入山林。』

獵師報曰,多以巧言,種種勸化:『我若殺得,與汝多分,我取一分。』

其人即起貪心,遂便却迴,視彼熊處,行至窟邊,遙指熊視。

是時,獵師於其窟門,多積柴薪,以火熏之。

時,熊被煙火逼,困苦欲死,即說頌曰:「『我此山中住,不害於一人;食菓及樹根, 常起慈悲念。我今命欲盡,當復作何計?<u>自念過去業,善惡今得報</u>。』時,熊說此頌已, 即便命終。

時,彼獵師知熊死已,即入窟中,取熊剝皮,分作三分,語彼樵人:『汝取肉二分, 我取一分。』

<u>時採樵人以手取肉,當取肉時兩手俱落</u>,獵師見以唱言:『奇哉!奇哉!』 獵師己肉亦不將行,便却入城,以希奇事聞奏於王,說向國人。

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> 《大正藏》原作「思」,今依《高麗藏》作「恩」(第 14 冊,876a23)。

 $<sup>^{22}</sup>$  之 = 人【元】【明】。(大正 25,414d,n.7)

<sup>23</sup> 另參《阿毘達磨大毘婆沙論》卷 114(CBETA, T27, no. 1545, p. 592, b2-c2)

王既聞已親自往看,收取熊皮往詣寺中,打鍾集眾,遂將熊皮安僧眾前。

王禮僧已,為諸僧眾說如上事,寺中上坐證<u>阿羅漢果</u>,以頌報國王曰:「『大王今當知,此非實態身;是勝上菩薩,當獲無上果。應三世供養,大王須起塔。』

時王聞已勅諸大臣,取種種香木,往詣熊窟所焚燒其身,起塔安置種種花香,懸繒 幡蓋灑掃供養。國王大臣及諸人等共立制約,每一年中同集供養。共立制已禮塔而去。

一切人民若有來禮彼塔及供養者,皆得生天。」

佛告諸苾芻:「往昔<u>熊</u>者,今<u>我身</u>是。昔<u>採樵惡人</u>者,今<u>提婆達多</u>是。昔時早已無 恩無報,今時亦復無恩無愧。汝等當知。」

# (三) 唯欲界人趣能起順解脫分善根

1、《阿毘達磨大毘婆沙論》卷 7(CBETA, T27, no. 1545, p. 35, a4-6): 順解脫分善根者,謂<u>種決定解脫種子,因此決定得般涅槃</u>。

2、《阿毘達磨大毘婆沙論》卷 7(CBETA, T27, no. 1545, p. 35, b4-8):

問:誰決定能種此順解脫分善根?

答: <u>若有增上意樂,欣求涅槃,厭背生死者,隨起少分施、戒、聞善,即能決定種此善根</u>。若無增上意樂,欣求涅槃,厭背生死者,雖起多分施、戒、聞善,而亦不能種此善根。

3、《阿毘達磨大毘婆沙論》卷 176(CBETA, T27, no. 1545, p. 885, a21-p. 886, a5):

問:齊何名順流、逆流者?……

如是說者:若未種順解脫分善根名順流者,已種順解脫分善根名逆流者。所以者何?

# 一、未種順解脫分善根名順流者的原因

#### (一) 布施

無量有情雖能惠施沙門、婆羅門、貧窮、孤獨、遠行、疲極及苦行者種種飲食、衣服、 臥具、醫藥、房舍、燈明、香花及諸珍寶種種所須,又設無遮祠祀大會,如吠羅摩<sup>24</sup>、 不剛強等。彼由<u>不種順解脫分善根</u>故,於生死長夜受彼果已,還生<u>餓鬼</u>中受飢渴苦, 經百千歲,乃至不聞飲食之名;或生人中,貧窮下賤,多諸苦惱。

#### (二) 持戒、多聞、讀誦等

或復見有無量有情護持禁戒,學習多聞,受持讀誦素怛纜、毘奈耶、阿毘達磨,通達 文義,分別解說,又能傍通世俗諸論,所謂記論、因論、王論、諸醫方論、工巧論等 <sup>25</sup>,或復兼善外道諸論,所謂勝論、數論、明論、順世間論、離繫論等。彼由<u>不種順</u> 解脫分善根故,於生死長夜受彼果已,還生<u>傍生趣</u>中,作諸牛、羊、駝、驢身等,愚 癡、盲瞑,乃至不能言;或生人中,盲聾、喑啞,闇鈍、無智。

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> 吠羅摩,參《阿毘達磨大毘婆沙論》卷 130(CBETA, T27, no. 1545, p. 678, a22-25)。在《中阿 含 155 經》卷 39 (大正 1, 677b) 則譯為:隨藍~Velāma。

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> (1) 記論,類似五明的「聲明」。(2) 因論,類似五明的「因明」。(3) 王論,類似五明的「內明」。(4) 醫方論,類似五明的「醫方明」。(5) 工巧論,類似五明的「工巧明」。

# (三)修定

或復見有無量有情修習諸定,或離欲染,或離色染,或離無色一分染,住八等至,起四無量,引發五通。彼由<u>不種順解脫分善根</u>故,於生死長夜受彼果已,還生<u>地獄</u>受諸劇苦;或<u>傍生趣</u>作大蟒身,吐毒熾然,崩巖裂石;或生人中作旃茶羅、補羯娑<sup>26</sup>等,造穢惡業。

※諸如是等,雖暫受福,還退墮故皆名順流。

### 二、已種順解脫分善根名逆流者的原因

若諸有情或但惠施一摶之食,或唯受持一日夜戒,或乃至誦四句伽他,或須臾間修定加行而<u>能種殖順解脫分善根</u>。由此後時,雖因煩惱造作種種身語意惡行,或作無間業,或復斷滅一切善根,乃至身中無有少許白法種子,墮無間獄受種種苦,而得名為住涅槃岸,以彼必得般涅槃故。

### (一) 舉魚餌喻

此中有喻,如釣魚人以食為餌,置於鉤上,著深水中。有魚吞之,彼魚爾時雖復遊戲,或入穴中,當知已名在彼人手,不久定當至岸上故。

由此故說:「寧作提婆達多(Devadatta)墮無間獄,不作達洛迦遏邏摩子(Udraka Rāmaputra)生非想非非想天。」<sup>27</sup>所以者何?提婆達多雖造三無間業,斷諸善根,墮無間獄,而於人壽四萬歲時當得獨覺菩提,利根勝舍利子等。達洛迦遏邏摩子,雖離八地染,住八等至,極奢摩他,垂越三有,近甘露門,生非想非非想處,經八萬大劫受寂靜樂,從彼命終,由惡業力,生彼阿練若苦行林中作著翅飛狸捕食禽獸,水、陸、空行無得免者,由此惡行,命終當墮無間地獄,具受種種難忍劇苦,佛不記彼得解脫時。由此故說「<u>雖住苦行林中而名順流者</u>,雖處五欲境界而名逆流者。」

### (二) 舉金瓦二器喻

此中有喻。如人齎二器行,一、金,二、瓦。腳跌而倒,二器俱破。其人爾時不惜金器而惜瓦器,以是嗟恨。人問其故,彼具答之。人復詰言:「金器破壞汝能不惜,何乃傷惜一瓦器耶?」彼復答言:「汝誠愚癡!所以者何?金器破已,雖失器形,不失器體,還付金師可令如本,或勝於本。瓦器破已,形、體俱失,雖付陶師,乃至不堪復作燈盛,況本器乎!是故我今不歎金器而惜瓦器。」

如是天授<u>已種順解脫分善根</u>故<sup>28</sup>,雖造眾惡,生地獄中,而當成獨覺勝舍利子等,如彼金器破已還成。<u>猛喜子</u><sup>29</sup><u>不種順解脫分善根</u>故,雖離八地染生有頂天,而終墮惡趣,未期解脫,如彼瓦器破已不收。

# 三、結成

是故未種順解脫分善根者名為順流,已種順解脫分善根者名為逆流。

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> 鄙賤人種。(參《大毘婆沙論》卷 143)

<sup>27</sup> 參《中阿含經》卷 28,大正 1,603。

<sup>28</sup> 天授即是提婆達多,於《大毘婆沙論》卷6已說明他曾得順決擇分善根的「媛善根」。

<sup>29</sup> 猛喜子,即是唱達洛迦揭邏摩子。

4、《阿毘達磨大毘婆沙論》卷 176(CBETA, T27, no. 1545, p. 886, a5-19):

問:順解脫分善根在有情身其相微細,已種、未種云何可知?

答:<u>以相故知</u>。彼有何相?謂<u>若聞善友說正法時,身毛為豎,悲泣流淚,厭離生死,欣</u> 樂涅槃,於法、法師深生愛敬,當知決定已種順解脫分善根;若不能如是,當知未 種。

此中有喻,<u>如人於田畦中下種子已,經久生疑:「我此畦中曾下種不?」躊躇未決</u>。 傍人語言:「何足猶豫?汝今但可以水灌漬,以糞覆之。<u>彼若生芽,則知已種,不然</u> 則不。」彼如其言便得決定。

如是,行者自疑:「身中曾種解脫種子已不?」時彼善友而語之言:「汝今可往至說 法所,若聽法時身毛為豎,悲泣流淚,乃至於法、法師生愛敬者,當知已種解脫種 子;不然則不。」故由此相可得了知。

5、《阿毘達磨大毘婆沙論》卷7(CBETA, T27, no. 1545, p. 35, a12-17):

問:此善根為聞所成?為思所成?為修所成耶?

答:聞、思所成,非修所成。

有說:亦是修所成。

評曰:前說者好,唯欲界繫故。

問:此善根於何處起?

答:於欲界起,非色、無色界。欲界中人趣起,非餘趣。人趣中三洲起,非北俱盧。

# 三、四無量心具自利利他之真實義

# (一) 行慈三昧的現世利益

 $1 \cdot \langle \text{大智度論} \rangle$  卷  $30 \langle \text{序品 } 1 \rangle (\text{大正 } 25 \cdot 284c8-10)$ : 如行 慈三昧,雖不能令眾生離苦,但自欲 <u>令心曠大清淨,成利益願故</u>。

2、《大智度論》卷 32〈序品 1〉(大正 25,300c4-6):

譬如有人遣使供養彼人,彼人雖不得,而此人已獲施福。如<u>慈三昧</u>,<u>於眾生雖無所施,</u> <u>而行者功德無量</u>。

3、《大智度論》卷84〈三惠品70〉(大正25,648b9-13):

是故經中說:「<u>意業最大</u>,非身、口業。」如人大行布施不及行<u>慈三昧</u>;行<u>慈三昧,眾生無所得,而自得無量福</u>。邪見斷善根人,不惱眾生而入阿鼻地獄。是故供養化佛、 真佛,以心等故,其福不異。

#### (二)四無量心的名義與對治

1、《大智度論》卷 20〈1 序品〉(大正 25, 208c9-13):

四無量心者,慈、悲、喜、捨。

「慈」名愛念眾生,常求安隱樂事以饒益之。

「悲」名愍念眾生受五道中種種身苦、心苦。

「喜」名欲令眾生從樂得歡喜。

「捨」名捨三種心,但念眾生不憎不愛。

2、《大智度論》卷 20〈1 序品〉(大正 25, 208c13-15):

修「慈心」,為除眾生中瞋覺故。30

修「悲心」,為除眾生中惱覺故。31

修「喜心」,為除不悅樂故。

修「捨心」,為除眾生中愛、憎故。32

# (三)四無量心的修習方法

1、《大智度論》卷 20〈1 序品〉(大正 25, 209a8-b28):

問曰:是四無量心云何行?

答曰:如佛處處經中說:「有比丘以<u>慈相應心,無惠無恨,無怨無惱,廣大無量,善修</u>慈心得解過滿東方世界眾生、慈心得解過滿南西北方四維上下——十方世界眾生。 以悲、喜、捨相應心,亦如是。」

- (1)「<u>**慈相應心**</u>」者,慈名心數法,能除心中憒濁——所謂<u>瞋恨、慳貪等</u>煩惱;譬如淨水 珠著濁水中,水即清。
- (2)「<u>無惠恨</u>」者,於眾生中,若有因緣,若無因緣而瞋,若欲惡口罵詈、殺害、劫奪, 是名「瞋」;待時節、得處所、有勢力當加害,是名「恨」。以慈除此二事故,名「無 瞋恨」。「<u>無怨無惱</u>」,恨即是怨——初嫌為恨,恨久成怨;身口業加害,是名惱。 復次,初生瞋結名為瞋;瞋增長籌量,持著心中未決了,是名恨,亦名怨;若心已 定,無所畏忌,是名惱。

以慈心力除捨離此三事,是名「無瞋無恨」、「無怨無惱」。

此無瞋無恨、無怨無惱,佛以是讚歎慈心。一切眾生皆畏於苦,貪著於樂;瞋為苦 因緣,慈是樂因緣。眾生聞是慈三昧能除苦、能與樂故,一心懃精進行是三昧。以 是故,無瞋無恨、無怨無惱。

(3)「**廣、大、無量**」者,一大心分別有三名:「廣」名一方,「大」名高遠,「無量」名

復次,當觀瞋恚,其咎最深。三毒之中,無重此者;九十八使中,此為最堅;諸心病中,第一難治。瞋恚之人,不知善,不知非善;不觀罪福,不知利害;不自憶念,當墮惡道!善言忘失,不惜名稱;不知他惱,亦不自計身心疲惱;瞋覆慧眼,專行惱他。

31 《中阿含 102 念經》卷 25 〈因品 4〉(大正 1,589a13-16): 世尊告諸比丘:「我本未覺無上正盡覺時,作如是念:『我寧可別諸念作二分,欲念、恚念、 害念作一分,無欲念、無恚念、無害念復作一分。』......」

<sup>30 《</sup>大智度論》卷 14 〈序品 1〉(大正 25, 167b13-18):

<sup>32</sup> 參見《大毘婆沙論》卷 83〈4 結蘊第二中十門納息〉(大正 27,427b10-11): 如契經說:「修慈斷瞋,修悲斷害,修喜斷不樂,修捨斷貪瞋。」

下方及九方。……如是等分別義。

- (4)「<u>**\*\*6**</u>」者,是<u>慈心牢固</u>。初得慈心,不名為修。非但愛念眾生中、非但好眾生中、 非但益己眾生中、非但一方眾生中名為「善修」;<u>久行得深愛樂,愛、憎及中三種</u> 眾生,正等無異。
- ※十方五道眾生中,以一慈心視之,如父如母,如兄弟、姊妹、子姪、知識,常求好事, 欲今得利益安隱——如是心遍滿十方眾生中。……
- 2、《大智度論》卷 20〈序品 1〉(大正 25, 209c17-28):

問曰:有三種眾生:(1)有受樂,如諸天及人少分;(2)有受苦,如三惡道及人中少分;(3) 有受不苦不樂,五道中少分。<sup>33</sup>云何行慈者觀一切眾生皆受樂?行悲者觀一切眾 生皆受苦?

答曰:行者欲學是慈無量心時,先作願:「願諸眾生受種種樂。」

取受樂人相,攝心入禪,是相漸漸增廣,即見眾生皆受樂。

譬如鑽火,先以軟草、乾牛屋,火勢轉大,能燒大濕木。<u>慈三昧亦如是,初生慈</u> <u>願時,唯及諸親族、知識;慈心轉廣,怨親同等,皆見得樂</u>,是慈禪定增長成就 故。

※悲、喜、捨心亦如是。

3、《大智度論》卷 20〈1 序品〉(大正 25, 209c14-17):

悲心義亦如是:<u>以憐愍心,遍觀十方眾生苦,作是念:「眾生可愍,莫令受是種種苦。</u>」 無瞋、無恨、無怨、無惱心,乃至十方,亦如是。

4、《大智度論》卷 20〈1 序品〉(大正 25, 210a23-27):

問曰:若爾者,何以不和合二心作一無量,而分別為二法?

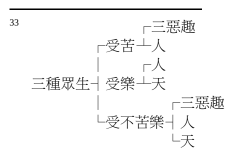
答曰:行者初心未攝,<u>未能深愛眾生故</u>,但<mark>與樂</mark>;<u>攝心深愛眾生</u>,故<mark>與喜</mark>。以是故,<u>先</u> 樂而後喜。

5、《大智度論》卷 20〈1 序品〉(大正 25, 209c28-210a2):

問曰: 悲心中取受苦人相, 喜心中取受喜人相, 捨心中取何等相?

答曰:取受不苦不樂人相,行者以是心漸漸增廣,盡見一切受不苦不樂。

6、《大智度論》卷 20〈1 序品〉(大正 25, 210a2-9):



(印順法師,《大智度論筆記》[A018]p.34)

問曰:是三種心中應有福德,是捨心於眾生不苦不樂有何等饒益?

答曰:<u>行者作是念:「一切眾生離樂時得苦,苦時即是苦,得不苦不樂則安隱。」以是饒益。行者行慈、喜心,或時貪著心生</u>;行<u>悲心,或時憂愁心生</u>——以是貪憂故心亂。入是捨心,除此貪、憂,貪、憂除故名為「捨心」。

# (四)菩薩修習四無量心的重要意義

《大智度論》卷 45〈大莊嚴品 15〉(大正 25,388c14-389a7):

問曰:<u>六波羅蜜中</u>,若<mark>逆說</mark>,則應說般若波羅蜜,次說禪;若順,應先說檀波羅蜜;今何以乃說<u>禪波羅蜜為首</u>?

答曰:發大莊嚴,無有眾生能破壞者。若菩薩無禪定,心未離欲,雖行餘波羅蜜則易壞; (1)<u>行禪波羅蜜,能入慈無量,是時無能壞</u>。如說:「行慈三昧者,刀不能傷,水 火不害。」(2)<u>亦有神通力種種變化,能發大莊嚴</u>。如佛說:「鳥無兩翼,不能飛 翔;菩薩無神通力,不能發大莊嚴。」<u>入禪波羅蜜中,能生慈無量、五神通故, 物無能傷</u>。以是故,今此說<u>禪波羅蜜為首</u>。

問曰:四禪中有種種功德,皆可行六波羅蜜,今何以但說四無量心中行六波羅蜜?

答曰:<u>四無量心,取眾生相,緣眾生,菩薩常為眾生故行道</u>。是<u>四無量等中有慈悲心,</u> 能利益眾生;餘八背捨、九次第等無如是利益。

問曰:菩薩住五神通,能廣利益眾生,何以故不說?

答曰:大悲是菩薩根本。又五神通先已說,後當說四無量心,未說故今說。<u>若菩薩但行四無量心,不名發趣大乘;六波羅蜜和合故,名為「發趣大乘」</u>。四無量心生六波羅蜜,富樓那此中自說因緣。

# (五) 慈悲心的考驗

《十住毘婆沙論》卷 8〈入寺品 17〉(CBETA, T26, no. 1521, p. 59, b28-c18)::

問曰:在家菩薩,或有貪惜愛著之物,有來求者,此應云何?

答□:於所貪著物,有來求索者,當自勸喻34心,即施勿慳惜。

#### 1、應自勸喻,而施與之

<u>菩薩所貪惜物</u>,若有乞人,急從求索<sup>35</sup>:「汝以此物,施與我者,速得成佛。」 菩薩即時,<u>應自勸喻,而施與之</u>。

如是思惟:「若我今者,不捨此物,此物必當遠離於我。設至死時,不隨我去, 此物則是遠離之相<sup>36</sup>,今為阿耨多羅三藐三菩提,具足檀波羅蜜故施與,後至死 時,心無有悔。」<sup>37</sup>

<sup>34</sup> 勸喻: 勸告說明。(《漢語大詞典(二)》, p.825)

<sup>35</sup> 求索:索取,乞求。(《漢語大詞典(五)》, p.897)

<sup>36</sup> 相:本質。(《漢語大詞典(七)》, p.1135)

<sup>37《</sup>大寶積經》卷 82〈郁伽長者會第 19〉(大正 11,475c13-18):

復次,長者!在家菩薩若有乞者來至其所,有所求索,隨所施財應至心念:我所施財及不施

經說:「不悔心死,必生善處,是得大利,云何不捨!」38

#### 2、若猶貪惜,應如何辭謝

如是自勸,猶貪惜者,應辭謝39乞者言:

「<u>我今是新學,善根未成就,心未得自在,願後當相與</u>。40」

<u>應辭謝乞者言:「勿生瞋恨,我新發意,善根未具,於菩薩行法,未得勢41力,</u> 是以未能捨於此物,後得勢力,善根成就,心得堅固,當以相與。」

# 四、大悲為上首的般若空慧

# (一)菩薩道所談的「空」,其來有自

1、印順導師,《性空學探源》(pp.113-116):

二、菩提道有需於空——

這裡所謂<u>菩提道</u>,不必就是大乘經所說的。從四阿含到聲聞學派,都是共同承認有菩提 道的,因為佛是由發菩提心修菩薩行而成的。

經論裡只要提到菩提道,都吐露出菩薩對於空有特殊意義。

#### (A)引《阿含》經文證成

《中阿含·小空經》中,佛陀說:「阿難!我多行空。」

《增一阿含•馬王品》云:「得空三昧,便成阿耨多羅三藐三菩提。」

在這阿含裡,就已表示空義與修菩提的關係特別密切。

#### (B) 菩薩為何多修空住的原因

#### a、菩薩、聲聞發心不同

#### (a) 引論文

為什麼菩薩要<u>多行空,得空三昧</u>就可以<u>成就無上菩提</u>呢?《瑜伽師地論》卷 90,解釋《中阿含·小空經》說:「世尊於昔修習菩薩行位,多修空住,故能速證阿耨多羅三藐三菩提;非如思惟無常、苦住。是故今者……多依空住。」

# (b) 釋論義

#### I、聲聞乘以出離心為出發

此謂菩薩住空,與聲聞之住無常、苦不同。雖只片言隻語,卻很重要。釋尊平常為 聲聞弟子說法,以出離心為出發,處處說無常、說苦。弟子們所修的,多是不淨觀

財,俱當散滅。不滿所願,必當歸死。我不捨財,財當捨我,我今當捨令作堅財,然後乃死, 捨此財已,死時無恨,歡喜無悔。

<sup>38</sup> 相關如《雜寶藏經》卷 8:「常修慈心, 熟行正法, 若能爾者, 死時不悔, 心不悔故, 得生善處。」(大正 4, 489a26-27)

<sup>39</sup> 謝:推辭,拒絕。(《漢語大詞典(十一)》, p.373)

<sup>40</sup> 參見《大寶積經》卷 82〈19 郁伽長者會〉(大正 11,475c19-21): 今我力劣善根未熟,於大乘中,我是初行,其心未堪自在行施,我是著相、住我我所。善大 丈夫!今向汝悔,勿生嫌恨。

<sup>41</sup> 勢:力量,氣勢。(《漢語大詞典(二)》, p.813)

等,對於現實人生,有極濃厚的厭離氣味,這怎能修菩薩行呢?

# Ⅱ、菩薩道以利益眾生為要

<u>菩薩必須不捨有情,長在生死濟度眾生,修集福慧,然後無師自悟</u>,有著「一人出世,萬人蒙慶」的大氣魄。假使他與聲聞一樣,那怎能成佛得菩提呢?故須多住於空。後代大乘經重視於此,其實這是<u>佛教的根本思想</u>,原始聖典的解釋者就已充分注意到了。

# b、空之作用有助菩薩道修行

#### (a)無礙自在,不隨世轉是空作用

菩薩要長期住在世間化度眾生,自己必須養成不受世間雜染外塵境界所轉,入污泥 而不染的能力,這就是空。《雜阿含》說空三昧是在無相、無所有二三昧之前,是在 未體證真實理性前;空是側重在離欲無染,於境無礙。

# (b) 以空為「門」是菩薩道的深義

菩薩多修空住,無礙自在,不隨世轉,故能多多的利益眾生。這如《增一阿含·序品》的啟示說:「諸法甚深論空理,難明難了不可觀;將來後進懷狐疑,此菩薩德不應棄。」這已露出聲聞道的無常中心論而外,別有菩薩道以空為門的深義。

#### c、小結

一切佛法都向著空義推展,而空義又都趨向到菩薩法,這是論理必然的結果。

#### 2、印順導師,《空之探究》(pp.4-6):

#### (A) 空住(空三昧) 是一切禪慧中最偉大和可尊崇的

#### a、經典的推崇

空住,是佛教初期被尊重的禪慧,如《雜阿含經》卷9(大正2,57b)說:

「舍利弗白佛言:世尊!我今於林中入<u>空三昧禪住</u>。佛告舍利弗:善哉!善哉!舍利弗!汝今入上座禪住而坐禪。」

此經,巴利藏是編入《中部》的,名為《乞食清淨經》。比較起來,《雜阿含經》的文句,簡要得多,應該是初集出的。《乞食清淨經》中,舍利弗(Śāriputra)說:「<u>我今</u> 多住空住。」佛讚歎說:「空住是大人住。」<sup>42</sup>大人住,《雜阿含經》作「上座禪住」。

### b、論典的推崇

上座(sthavirathera),或譯「尊者」,所以《瑜伽論》作「<u>尊勝空住</u>」<sup>43</sup>。無論是大人住,尊勝空住,都表示了在<u>一切禪慧中,空住是偉大的,可尊崇的</u>。傳說佛滅百年,舉行七百結集時,長老一切去(Sabbakāmi)多入空住。

#### c、律論的推崇

分別說(Vibhajyavādin)系的律典,也稱之為「大人三昧」;《十誦律》作「上三昧行」

<sup>42 (</sup>原書 p.9,注9)《中部》(151)《乞食清淨經》(南傳 11下,426)。

<sup>43 (</sup>原書 p.9,注 10)《瑜伽師地論》卷 90 (大正 30,812b)。

44。可見空住——空三昧,在佛教初期,受到了佛教界的推崇。

#### (B) 空住應運用於日常生活中

舍利弗與一切去的空住,都是在靜坐中,但佛對舍利弗說:要入上座禪住的,在出入往來乞食(行住坐臥)時,應該這樣的正思惟:在眼見色,……意知法時,有沒有「愛念染著」?<sup>45</sup>(1)如有愛念染著,那就「為斷惡不善故,當勤欲方便堪能繫念修學」。(2)如沒有,那就「願以此喜樂善根,日夜精勤繫念修習」。這可見<u>修習空住,不僅是靜坐</u>時修,更要應用於日常生活中,安住遠離愛念染著的清淨。

#### (C) 小結

離去愛念染著,是空;沒有愛念染著的清淨,也是空:空,表示了離愛染而清淨的境 也。《中部》的《空小經》,《空大經》,是依此經所說的空住,修習傳宏而又分別集出 的。在空的修行中,這是值得尊重的「空經」。

# (二)菩薩修學的次第,展現出悲智願行

《大智度論》卷 27〈1 序品〉(CBETA, T25, no. 1509, pp. 262c1-263a20):

# (一)總標四法:發意、修行、大悲、方便具足

問曰:聲聞法中從苦法忍乃至道比忍,名為正位。如《經》中說:「<u>三惡道中不可得三事</u>,所謂<u>正位、聖果、漏盡</u>。破戒、邪見、五逆罪等,亦如是。」從得何法,名 為菩薩位?

答曰:<u>發意、修行、大悲、方便具足,行是四法,得入</u>菩薩位。<sup>46</sup>如聲聞法中,先具說四種善根:媛法<sup>47</sup>、頂法<sup>48</sup>、忍法、世間第一法,然後入苦法忍正位。

#### (二)別釋四法

問曰:修行皆攝四法,何以故差別為四?

答曰:

# 1、發意——發菩提心

初發意雖有修行,不久修故,不名修行;如在家雖終日不住,不名為行。

<sup>44</sup> (原書 p.9,注 11)《赤銅鍱律·小品》(南傳 4,454)。《彌沙塞部和醯五分律》卷 30 (大正 22,193c)。《四分律》卷 54 (大正 22,979c)。《十誦律》卷 60 (大正 23,453a)。

│二、修行──修行六度(智)──(知法實相、般若)

修行四法入菩薩位 | 三、大悲——愍念眾生(悲)

└四、方便──觀空不捨眾生(悲智具) ·······人菩薩位

(印順法師,《大智度論筆記》[A010]p.19)

- <sup>47</sup>《大智度論》卷 48:「如是觀四諦信涅槃道,心住快樂似如無漏,是名煖法;如人攢火並有煖 氣必望得火。信此法已,心愛樂佛;是法如佛所說,如服好藥差病;知師為妙。諸服藥病差 者人中第一,是則信僧,如是信三寶。」(大正 25,405b12-17)
- <sup>48</sup> 《大智度論》卷 48:「煖法增進,罪福停等故,名為頂法;如人上山至頂,兩邊道里俱等。」 (大正 25,405b17-19)

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> (原書 p.10,注 12)「愛念染著」、《中部》(151)《乞食清淨經》作:「心欲或貪或恚或癡或瞋」(南傳 11下,426-428)。

復次,發意時,但有意願;

#### 2、修行——修行六度(智)

行時造作,以財與人,受持禁戒,如是等行六波羅蜜,是名「修行」。

#### 3、大悲——愍念眾生(悲)

<u>修行已,以般若波羅蜜知諸法實相,以大悲心愍念眾生不知是諸法實相,染著世間虛誑</u>法,受種種身苦、心苦,是更受「大悲」名故,不名修行。<sup>49</sup>

# 4、方便——觀空不捨眾生(悲、智具)入菩薩位

#### |(1)知諸法空、不捨眾生,二事平等|

「方便」者,具足般若波羅蜜故,知諸法空;大悲心故,憐愍眾生;於是二法,以方便力不生染著。雖知諸法空,方便力故,亦不捨眾生;雖不捨眾生,亦知諸法實空。 50若於是二事等,即得入菩薩位;如聲聞人,於定慧二法等故,是時即得入正位。是 法雖有行,更有餘名字,不名修行。

從初發意乃至坐道場,於其中間所行皆名「修行」,小小差別,有異名字,為易解故。 譬如有人初發阿耨多羅三藐三菩提意,欲度脫一切眾生老病死等身心諸苦,作大誓莊 嚴;<u>功德、慧明二事因緣故,所願皆滿。是二事有六分修行,名為六波羅蜜:布施、</u> <u>持戒、忍辱是</u>功德分<u>;精進、禪定、智慧是</u>慧明分。

修行六波羅蜜,知是諸法相甚深微妙,難解難知,作是念:「眾生著三界諸法,以何因緣令眾生得是<u>諸法相</u>?當以<u>具足諸功德、清淨智慧,成就佛身</u>三十二相、八十隨形好, 光明具足、神通無量,以十力、四無所畏、十八不共法、四無礙智,觀應可度者,說 法開化。」

譬如金翅鳥王, 普觀諸龍, 命應盡者, 以翅摶<sup>51</sup>海, 令水兩闢, 取而食之。佛亦如是, 以佛眼觀十方世界五道眾生, 誰應得度, <u>初現神足, 次為示其心趣; 以此二事, 除三</u>障礙<sup>52</sup>而為說法, 拔三界眾生。<sup>53</sup>得佛力無量神通, 假令虛妄猶尚可信, 何況實說! 是

問曰:種種讚此般若波羅蜜微妙甚深,誰能隨順應般若波羅蜜行?

52 (1)《阿毘達磨發智論》卷 11 (大正 26,973a24-29):

如說三障,謂煩惱障、業障、異熟障。云何煩惱障?謂如有一本性具足熾然貪瞋癡煩惱,由如此故,難生厭離,難可教誨,難可開悟,難得免離,難得解脫。云何業障?謂五無間業。云何異熟障?謂諸有情處——那落迦、傍生、鬼界、北拘盧洲、無想天處。

<sup>49</sup> 印順法師,《中觀今論》(p.a8):「唯有無我,才有慈悲,從 (1)身心相依、(2)自他共存、(3)物 我互資的緣起正覺中,涌出無我的真情。真智慧與真慈悲,即緣起正覺的內容。」

<sup>50 《</sup>大智度論》卷 53 〈26 無牛品〉(大正 25,441c5-14):

答曰:有菩薩無量世集諸福德,利根,諸煩惱折薄;雖未到阿鞞跋致地,聞般若波羅蜜,即時信受深入。通達如是相者,則能行般若波羅蜜道,所謂救度一切眾生,令離世間憂惱;大悲心故,不離一切眾生。菩薩**常不應離大悲及畢竟空念**——畢竟空破世間諸煩惱,示涅槃;而大悲引之令還入善法中,以利益眾生。

<sup>51</sup> 摶=搏【宋】【元】【明】【宫】。(大正 25, 263d, n.2)

<sup>(2)</sup> 三種障礙: 1、業障(無間業); 2、煩惱障(利煩惱); 3、報障(惡趣及生於北俱盧洲及無想有情)。此三事有礙於修道及修道之加行。

<sup>53</sup> 案:此即「三示導」(神變示導,記心示導,教誡示導)。

名「方便」。

# (2) 諸法實相中眾生雖不可得,而眾生不知諸法實相故,菩薩欲令了了知

復次,菩薩以般若波羅蜜知<u>諸法相</u>,<u>念其本願,欲度眾生</u>,作是思惟:「<u>諸法實相</u>中, 眾生不可得,當云何度?」復作是念:「<u>諸法實相</u>中,眾生雖不可得,而眾生不知是<u>諸</u> 法相故,欲令知是實相。」

復次,是<u>實法相</u>,亦不礙眾生。<u>實法相</u>者,名為無所除壞,亦無所作。 是名「方便」。

※具足是四法,得入菩薩位。

# (三)般若攝導萬行,萬行莊嚴般若

1、《大智度論》卷 29〈序品 1〉(CBETA, T25, no. 1509, p. 272, b22-p. 273, a9):

【經】菩薩摩訶薩欲行檀波羅蜜、尸羅波羅蜜、羼提波羅蜜、毘梨耶波羅蜜、禪波羅蜜, 當學般若波羅蜜!

#### 【論】

#### 一、六度義如前說

諸波羅蜜義如先說。54

#### 二、般若與五度有同有異

問曰:五波羅蜜相即是般若波羅蜜相不?

若是般若波羅蜜相,不應五名差別!

苦異,何以故言「欲行檀波羅蜜,當學般若波羅蜜」?

答曰:

# 1、總答:五度、般若亦同亦異

亦同、亦異。

#### 2、顯異

異者,

#### |(1)作用各別

般若波羅蜜名觀諸法實相故,不受、不著一切法;檀名捨內外一切所有。 以般若波羅蜜心行施,是時<u>檀</u>得名波羅蜜。<sup>55</sup>

#### (2) 植功德,除著心

復次,<u>五波羅蜜殖<sup>56</sup>諸功德,般若波羅蜜除其著心、邪見</u>。如一人<u>種穀</u>,一人<u>芸<sup>57</sup>除</u> 眾穢,令得增長,果實成就。

※餘四波羅蜜亦如是。

(1) 初現神足:神變示導;(2) 次為示其心趣:記心示導;(3) 而為說法:教誡示導。

<sup>54</sup> 六度,參見《大智度論》卷 11-18 (大正 25, 139a-197b)。

<sup>55 《</sup>大智度論》卷8:「是六波羅蜜及般若波羅蜜,一法無異。是五波羅蜜不得般若波羅蜜,不 名波羅蜜。如檀波羅蜜不得般若波羅蜜,沒在世界有盡法中。」(大正25,116b1-4)

<sup>56</sup> 殖=植【宋】【元】【明】【宮】。(大正 25, 272d, n.17)

<sup>57</sup> 芸=耘【宋】【元】【明】【宫】。(大正 25, 272d, n.18)

# 三、釋經:「欲行檀波羅蜜等,當學般若波羅蜜」

問曰:今云何欲行檀波羅蜜,當學般若波羅蜜?

答曰:

# (一) 般若能成就淨施

# 1、淨施、不淨施

檀有二種:一者、淨,二者、不淨。

#### (1) 不淨施

不淨者,**憍慢**故施,作是念:「劣<sup>58</sup>者尚與,我豈不能?」

嫉妬故施,作是念:「我之怨憎,施故得名,如是勝我;今當廣施,要必勝彼。」

**貪報**故施,作是念:「我施少物,千萬倍報。」是故布施。

為名故施,作是念:「我今好施,為人所信,好人數中。」

**為攝人**故施,作是念:「我今施之,人必歸我。」

如是等種種雜結行施,是名不淨。

#### (2) 淨施

# A、不求今利,但為後世功德

淨施<sup>59</sup>者,無是雜事,但以淨心信因緣果報,敬愍受者,不求今利,但為後世功德。

# B、不求後世利益,但求涅槃

復有淨施,不求後世利益,但以修心助求涅槃。

# C、不自求涅槃,但為無上菩提

復<sup>60</sup>有淨施,生大悲心,為眾生故,不求自利早得涅槃,但為阿耨多羅三藐三菩提。 是名淨施。

#### 2、以般若心故能淨施

以般若波羅蜜心故,能如是淨施。

以是故說:「欲行檀波羅蜜,當學般若波羅蜜。」

#### (二)以般若力,一切悉捨

復次,<u>般若波羅蜜力故,捨諸法著心,何況我心而不捨</u>!捨吾我心故,身及妻子視如草土,無所戀惜,盡以布施。

以是故說:「欲行檀波羅蜜,當學般若波羅蜜。」

※餘波羅蜜亦皆如是,以般若波羅蜜心助成故。

# (三)、五度要以般若助成61

#### 1、五度離般若,不名波羅蜜

58 劣+(我)【元】【明】【石】。(大正 25, 272d, n.19)

五度離般若 | 不能有所至 | -要以般若助成

└不得增益具足 ┘

(印順法師,《大智度論筆記》[A011]p.21)

<sup>59 [</sup>施]—【宋】【元】【明】【宮】。(大正 25, 272d, n.21)

<sup>60</sup> 復=後【宋】【元】【明】【宮】。(大正 25, 272d, n.22)

<sup>□ 「</sup>不名波羅蜜──

復次,<u>諸餘波羅蜜</u>,<u>不得般若波羅蜜</u>,<u>不得波羅蜜名字</u>,<u>亦不牢固</u>。如後品中說:「五 波羅蜜不得般若波羅蜜,無波羅蜜名字。」<sup>62</sup>又如轉輪聖王無輪寶者,不名轉輪聖王, 不以餘寶為名。

# 2、五度離般若,不能有所至

亦如群盲無導,不能有所至;<u>般若波羅蜜亦如是,導五波羅蜜,令至薩婆若</u>。譬如大 軍無健將,不能成辦其事;又如人身餘根雖具,若無眼者,不能有所至。

# 3、五度離般若,不得增益具足

又如人無命根,則餘根皆滅;有命根故,餘根有用。<u>般若波羅蜜亦如是,五波羅蜜不</u> 得般若波羅蜜,則不得增長;得般若波羅蜜故,餘波羅蜜得增益具足。

# 4、結

以是故,佛言:「欲行檀波羅蜜,當學般若波羅蜜。」

2、《大智度論》卷 59〈校量舍利品 37〉(CBETA, T25, no. 1509, p. 480, c22-p. 481, a8):

#### ◎ 般若為明導,以無所得為方便盡行六度

#### (一)天主疑

帝釋意念:「若般若是究竟法者,行人但行般若波羅蜜,何用餘法?」

#### (二) 佛釋疑

#### 1、般若行:行六度與無所得和合

佛答:菩薩行六波羅蜜,以般若波羅蜜用無所得法和合故,此即是行般若波羅蜜; 若但行般若,不行五法,則功德不具足,不美不妙。

譬如愚人不識飲食種具,聞鹽63是眾味主,便純食鹽,失味致患。

<u>行者亦如是,欲除著心故,但行般若,反墮邪見,不能增進善法;若與五波羅蜜和</u> <u>合,則功德具足,義味調適。雖眾行和合,般若為主</u>。

#### 2、諸波羅蜜入般若中無有差別,以無所得故

若布施等諸法離般若波羅蜜,則有種種差別;<u>至般若波羅蜜中,皆一相<sup>64</sup>,無有差</u><u>別</u>。譬如閻浮提阿那婆達多池,四大河流,一大河有五百小川歸之;俱入大海,則失其本名,合為一味,無有別異。

又如樹木,枝、葉、華、果,眾色別異,蔭則無別。

# (四)菩提道是豐富而漫長的修道之路

1、《大智度論》卷 52〈會宗品 24〉(CBETA, T25, no. 1509, p. 430, a13-24):

三乘所攝一切善法皆合聚在般若波羅蜜中。所以者何?<u>一切三乘善法皆為涅槃故。</u> 涅槃門有三種:一切法皆入<u>空門、無相、無作門</u>。如持戒能生禪定,禪定能生實智

<sup>62</sup> 參見《摩訶般若波羅蜜經》卷 11 〈40 照明品〉(大正 8,302b24-c3)。

<sup>63</sup> 鹽=醬【宋】【元】【明】【宮】【聖】【石】。(大正 25,480d,n.39)

<sup>64</sup> 相=切【宮】。(大正25,481d,n.2)

慧,不著世間故。

何等<u>三乘助道法攝在般若</u>中?所謂(1)六波羅蜜,(2)三十七品、三(解)脫門,(3)佛十力、四無所畏、四無礙智、大慈大悲、十八不共法、無錯謬相、常捨行。

此中,(2)三十七品、三(解)脫門是三乘共法,(1)六波羅蜜是菩薩法,(3)十力乃至 常捨行是佛法。

有人言:「六波羅蜜有具足、有不具足。不具足者共二乘法,具足者獨菩薩法。」

「三十七品、三解脫門···········」 「不具足·······」 「一云一具 足·······」 三乘善法 ↑ 六波羅密 ← 云·········· → 菩薩法·······」

2、《大智度論》 券 53 〈無生品 26〉(大正 25,440c12-23):

問曰:菩薩道即是阿耨多羅三藐三菩提道,何以故更問?

答曰: <u>菩薩時,有道</u>; <u>佛已到,不須道</u>。是道為得阿耨多羅三藐三菩提故,名為菩提道; 菩薩行是道故,名菩薩道。

此中佛說:遠道,所謂六波羅蜜菩薩道也;近道,所謂三十七品菩提道也。

六波羅蜜中布施、持戒等雜,故遠;三十七品但有禪定、智慧,故近。

六波羅蜜有世間、出世間雜,故遠;三十七品、三解脫門等乃至大慈大悲,畢竟 清淨,故近。

復次,阿耨多羅三藐三菩提道者,從初發意乃至金剛三昧,其中為菩提菩薩行, 皆是菩提道。

3、《大智度論》卷 92〈淨佛國土品 82〉(大正 25,707a2-12):

<u>六波羅蜜是菩薩初發心道</u>;次行**四禪、八背捨、九次第定及三十七道品**,但求涅槃; 十八空、佛十力等微細,但為求佛道。

<u>六波羅蜜道,多為眾生故</u>;三十七品等,但求涅槃;十八空等,於涅槃中出過聲聞、 辟支佛地,入菩薩位道。

是三種,皆是**生身菩薩**所行。所以者何?分別諸法故。

今又一切法皆是菩薩道,是法性生身菩薩所行,不見諸法有好惡,安立諸法平等相故。此中佛自說因緣:「菩薩應學一切法,若一法不學,則不能得一切種智。」

# 【附錄】

### [p.4]

| 《長阿含30世紀經》   | 1.勇猛強記    | 2.能修梵行 | 3.佛出其土 |
|--------------|-----------|--------|--------|
| 《大毘婆沙論》卷 172 | 1.勇猛、2.憶念 | 3.梵行   |        |

1、《三藏法數》卷 7(CBETA, B22, no. 117, p. 212, b14-c6):

【閻浮提人三事勝餘三洲】(出長阿含經)

梵語閻浮提,華言勝金洲,即南洲也。三洲者,東弗于逮,西瞿耶尼,北鬱單越也。

- 一**、勇猛強記**。謂南洲之人,於諸教法勇猛讀誦,記聞廣博,心不忘失。其餘三洲, 則不能然,所以勝之也。
- 二、**勤修梵行**。謂南洲之人,於諸清淨梵行,則能精勤修習,期證道果。其餘三洲, 則不能然,所以勝之也。
- 三、**佛出其土**。謂南洲乃是中華文物之國,一切聖賢,皆出其中,其人易化,所以佛 之降生,必在斯土。其餘三洲,則不示現,所以勝之也。
- 2、《阿毘達磨大毘婆沙論》卷 12(CBETA, T27, no. 1545, p. 60, b26-27): 復有說者:…「人趣」能受善戒、惡戒,修勝品善,勇猛強記智力深遠。

# [p.13]

| 四句的順序 | 1.「瞋」 | 2.「恨」 | 3.「怨」 | 4.「惱」 |
|-------|-------|-------|-------|-------|
| 三句的順序 | 1.「瞋」 | 2.「恨」 | 或「怨」  | 3.「惱」 |

### [pp.14-15]

| 1、慈心 | 取受樂人相    |
|------|----------|
| 2、悲心 | 取受苦人相    |
| 3、喜心 | 取受喜人相    |
| 4、捨心 | 取受不苦不樂人相 |

| 1、慈心 | 願諸眾生受種種樂。(初心未攝,未能深愛眾生)    |
|------|---------------------------|
| 2、悲心 | <b>眾生可</b> 愍,莫令受是種種苦。     |
| 3、喜心 | 願諸眾生從樂得喜。(攝心深愛眾生)         |
| 4、捨心 | 一切眾生離樂時得苦,苦時即是苦,得不苦不樂則安隱。 |