#### 德山寺 補充講義 2020/12/17-18

#### 【如理作意】

# 21 頁

韓清淨《瑜伽師地論科句披尋記》(四), pp.2880-2881:

- 一、離諸障礙等者:調離業障、煩惱障、異熟障,是名離諸障礙。於其先世修福業故,時時獲得隨順資生眾具,所謂衣、食、病緣醫藥及餘什具。又不積聚造作多疾病業,由是因緣,無諸疾病,故置等言。如是一切,名餘外力。
- 二、餘斷支分者: 謂戒律儀、根律儀、於食知量、悟寤瑜伽、正知而住、愛樂遠離、清 淨諸蓋、依三摩地。如是一切皆斷支分,說名為餘。

### 22頁:(注腳 134)《相應部》(五四)「入出息相應」第10經

| 身念處 | 1 呼氣長 2 呼氣短 3 整個呼氣(全身息) 4 呼氣的平息(止身息) |
|-----|--------------------------------------|
| 受念處 | 1體會喜 2 樂 3 心行(受/想) 4 平息心行(寧靜)        |
| 心念處 | 1 體會心 2 使心歡悅 3 使心入定 4 使心解脫           |
| 法念處 | 1體察無常 2無欲 3寂滅 4放捨(斷念)                |

# 23 頁

- 1、有漏從見斷,因為我見致使凡夫無法見法,所以此項世尊即開示能體現者就是斷三 結得初果位。
- 2、有漏從<mark>護</mark>斷,意指守護六根門,莫對本質不淨的一切而妄生淨顛倒,如此則能使得 自己煩惱不生。
- 3、有漏從<mark>離</mark>斷,所指是遠離惡劣的野獸、環境、惡朋友等,因為假如修行人與其同處共住,除了會讓人生疑惑之外,亦會使得自己累生煩惱。
- 4、有漏從用斷,這是對於衣服的使用要以護身為旨;飲食只要求令身久住安隱無病; 住處但為疲倦得止息及靜坐的緣故;湯藥但為除病惱、攝御命根、安隱無病故。
- 5、有漏從<mark>忍</mark>斷,內容有二:一者是不論遇到什麼困難皆不捨精進,要得到心所追求的目標,才可以捨棄精進。二者縱使有惡意之內外法所逼迫,皆應堪忍,莫令生煩憂。
- 6、有漏從除斷,若生欲念、恚念、害念三惡尋思應速疾斷除,免生煩憂。
- 7、有漏從思惟斷,就是要修習七覺支,依於離、無欲與滅盡的質素,趣至出世間道。

# 25 頁:

#### 【逆次道理】:

1.六處 ←2.業 ←3.愛 ←4.無明 ←5.不如正理作意 ←6.無明觸 (癡)。

#### 【順次道理】:

諸根無護 →樂聽聞不正法 →6.**無明觸** →5.起染污作意 →4.所有過患不如實知 → 3.起希求 →2.造作增長相應業 →1.來世六處。

27頁:《帝釋問經》諸中譯本對照

1、中阿含經:1.  $\underline{\mathbb{R}}$ 、2. 念、3. 欲、4. 愛不愛、5. 慳嫉、6. 惡不善之法。

2、長阿含經:調戲、想、欲、愛憎、貪嫉、共相傷害。1

3、帝釋所問經:**虛妄**、疑惑、欲、怨親、憎愛、訴訟鬪諍。<sup>2</sup>

4、長部: 虚妄想之部分, 尋, 意欲, 可愛與不可愛, 嫉妒與慳吝, 互相敵對(莊春江譯)

5、長部: **戲論想和計量**,覺,貪欲,鍾愛和不鍾愛,嫉妒和吝嗇,有敵意(蕭式球譯)

6、長部:**妄見與想像的思惟<sup>3</sup>**,尋思,欲,愛與憎,慳與嫉,有敵對(蔡奇林譯<sup>4</sup>)

◎齎因法師:<u>papañca saññā saṅkhā</u>,中譯為「<u>由內心的戲論生起的想</u>」,或「<u>由戲論生</u> 起的想的觀念」。

# 24 頁: 六見

| 《中部》2《一切漏經》5                                         | 《瑜伽師地論》6                                                                                                                |
|------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1、於我有我                                               | 1、我有其我,於現法中是實、是常                                                                                                        |
| 2、於我無我                                               | 2、我無其我,於現法中是實、是常                                                                                                        |
| 3、即以我認知我                                             | 3、我今以我觀察於我                                                                                                              |
| 取以想蘊為首的諸蘊為我, 以想認知其餘諸蘊者。                              | 首先是計著能緣的心為我,且此心為恒常不變的。因此當以後念心,緣前念心時,即錯覺以為是我在觀察於我。                                                                       |
| 4、即以我認知非我                                            | 4、我今以我觀察無我                                                                                                              |
| 就取想蘊為我,但取其他四<br>者為非我,以想認知彼等(四<br>蘊)者如是。              | 若計著能取心是我,能緣事為斷,即會生起:我今以我<br>觀察無我之見,故觀察時,以為今時無我。然,有一個<br>我能觀,故以為先時我已存在。雖然計著能取之事為無<br>我,生無我見,但無明的眾生是不能以無我觀察無我的<br>(此即正見)。 |
| 5、即以非我認知我                                            | 5、我今以其無我,隨觀昔曾有我                                                                                                         |
| 取想蘊為非我,其他四者為<br>我,以想認知彼等(四蘊)<br>者如是。〔這些也全都是常、<br>斷見〕 | 對於我,還是要有一個立足點才能安心,因此「以其無我分別為我」,反妄計過去還是曾經有我的存在,即成「我今以其無我,隨觀昔曾有我」之見。                                                      |
| 6、我是言者、受者常、固、<br>恆、非變異法                              | 6、能作者、等作者,能起者、等起者,能生者、等生者,<br>能說者,能受者、等受者、領受者                                                                           |

<sup>1 《</sup>長阿含·14 釋提桓因問經》卷 10(CBETA, T01, no. 1, p. 64, b13-20)

2

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 《帝釋所問經》卷 1(CBETA, T01, no. 15, p. 248, c1-11)

<sup>3 「</sup>妄見、想像的思惟」, 意即以妄見、想像為基礎的種種心思。(譯者原註)

<sup>4 《</sup>香光莊嚴》第98期2009.06.20蔡奇林中譯。

<sup>5</sup> 參見香光書鄉《一切漏經注:巴漢校譯與導論》,53 頁,115-117 頁。[ 菩提長老釋義 ]

<sup>6 《</sup>瑜伽師地論》卷 95(大正 30,840c-841a)。〔開仁釋義〕

| 《中部》2《一切漏經》             |    | 《瑜伽師地論》           |  |  |
|-------------------------|----|-------------------|--|--|
| 1、於我有我                  | 即  | 緣所取事(五取蘊)分別為我(常見) |  |  |
| 2、於我無我                  | 蘊  | 緣所取事(五取蘊)分別為我(斷見) |  |  |
| 3、即以我認知我                | 我  | 緣能取事(心)中分別為我      |  |  |
| 4、即以我認知非我               | 五. | 緣能取事(心)中分別為我      |  |  |
| 5、即以非我認知我               | 見  | 緣能取事(心)中分別為我      |  |  |
| 6、我是言者、受者常、固、恆、非變<br>異法 | 離  | <b>蓝</b> 我一見      |  |  |

#### 【法隨法行】

# 28 頁:

|   | 法               |     | 隨法    | 法隨法行                              |
|---|-----------------|-----|-------|-----------------------------------|
| A | 1               | 涅槃  | 八聖道   | 為求涅槃故,修習八支聖道<br>依「勝劣次第」顯「法、隨法」    |
|   | 2               | 八聖道 | 涅槃    | 以先得聖道,後證涅槃故<br>依「證得次第」顯「法、隨法」     |
| В | 3 別解脫           |     | 別解脫律儀 | 為求別解脫故,受別解脫律儀,得已隨護,<br>無有毀犯,名法隨法行 |
| С | 身律儀、語律儀、<br>命清淨 |     | 受此    | 為求身、語律儀、命清淨故受,及受已隨護,<br>名法隨法行     |

# 25 頁:正見、明觸

一、《分別緣起初勝法門經》卷 2(CBETA, T16, no. 717, p. 841, a4-17):

世尊告曰:「<u>我說緣起,略有八門</u>:一者、說有受用世俗境界緣起,謂緣眼色生於眼識, 三事和合便有其觸,觸為緣受,如是廣說;二者、說有任持緣起,謂緣四食諸根大種安 住增長;三者、說有食因緣起,謂求諸穀,田、種、水緣發生牙等;四者、說有一切生 身相續緣起,謂由能引,能生諸分別,生一切所引所生;五者、說有一切生身依持緣起, 謂諸世界由諸因緣施設成壞;六者、說有一切生身差別緣起,謂由不善、善有漏業,施 設三惡、人天趣別;<u>七者、說有清淨緣起</u>,謂依他音,及依自內如理作意,發生正見能 滅無明,無明滅故諸行隨滅,廣說乃至,由生滅故老死隨滅。」

### 二、《瑜伽師地論》卷 89(CBETA, T30, no. 1579, p. 805, b22-29):

彼若聽聞諸不正法,非理作意以為因緣,便觸無明觸所生受,受為緣故復生於愛,愛為緣故復生於取,乃至當來生老死等眾苦差別。如是領受諸無明觸所生受時,便有雜染所攝二諦(苦與集)。

與此相違,<u>聽聞正法</u>,如理作意為因緣故,便能領受明觸所生諸受差別,受此受時,便 有清淨所攝二諦(滅與道)。

### 頁 29:注 168

《相應部・三十八・閻浮迦相應・十六・不易做到》(蕭式球譯):

1"舍利弗賢友,在這法和律之中,什麼是不易做到的事情呢?"

"賢友,在這法和律之中,出家是不易做到的事情。"

2"賢友,對於一個出家人來說,什麼是不易做到的事情呢?"

"賢友,對於一個出家人來說,喜悅是不易做到的事情。"

3"賢友,對於一個有喜悅的人來說,什麼是不易做到的事情呢?"

"賢友,對於一個有喜悅的人來說,依法而行是不易做到的事情。"

4"賢友,一位依法而行的比丘,要多久才能成為阿羅漢呢?"

"賢友,不用很久。"

### 頁 30:注170

《長部 16 經/般涅槃大經(大品[第二])》(莊春江譯)

那時,世尊召喚尊者阿難:「阿難!雙沙羅樹以非時節之花盛開,它們為了對如來的尊敬而飄落、散布、撒滿如來的身體;…阿難!迄今為止,如來沒被[這樣]恭敬、尊重、尊敬、禮拜、崇拜,阿難!凡比丘或比丘尼或優婆塞或優婆夷住於法隨法行、如法而行、隨法行者,他以最高的尊敬而恭敬、尊重、尊敬、禮拜、崇拜如來,阿難!因此,在這裡,『我們要住於法隨法行、如法而行、隨法行。』阿難!你們確實應該這麼學。」

# 32 頁:

一、《出曜經》卷 6〈放逸品 5〉(CBETA, T04, no. 212, p. 643, b24-c12):

佛[言>告]比丘:「吾前後所說不可稱記,

- 一者契經,直文而說,義味深邃。
- 二者誦,比次言語,不失本文。
- 三者記,諸四部眾、七佛、七世族姓出生及大般泥洹,復十六倮形梵志十四人取般泥洹, 二人不取,彌勒、阿耆是也。

四者偈,偈散在諸經,義味深廣,義豐理弘。

五者因緣,緣是故說是,不緣是故不說是。

六者出曜,所謂出曜者,從無常至梵志,採眾經之要藏,演說布現以訓將來,故名出曜。

七者成事,所以言成者,如持律人記律所犯,故名成事。

八者現法,所以言現者,記現在事,目覩耳聞,故名現也。

九者生經,所以言生經者,如孛鹿母前身,所更一生數生至百千生,故名生經。

十名方等,方等者,前略後廣,無事不包,故名方等。

十一名曰未曾有法,若尊者阿難以未曾有法歎如來德。

十二者義經,所以言義者,契經義、偈義,一一通達無復滯礙。

多聞比丘齊此而止。

#### 二、十二分教對照表

| 《雜阿含 1138 經》            | 《中阿含 200 經》 | 《出曜經》   |
|-------------------------|-------------|---------|
| 1 修多羅(sutta)            | 1正經         | 1 契經    |
| 2 衹夜(geyya)             | 2 歌詠        | 2 誦     |
| 3 受記(veyyākaraṇa)       | 3 記說        | 3 記     |
| 4 伽陀(gāthā)             | 4 偈他        | 4 偈     |
| 5 優陀那(udāna)            | 6 撰錄        | 6 出曜    |
| 6 尼陀那(nidāna)           | 5 因緣        | 5 因緣    |
| 7 阿波陀那(avadāna)         | 7本起         | 7成事     |
| 8 伊帝目多伽(itivuttaka)     | 8 此說        | 8 現法    |
| 9 闍多伽(jātaka)           | 9 生處        | 9 生經    |
| 10 毘富羅(vedalla)         | 10 廣解       | 10 方等   |
| 11 阿浮多達摩(abbhutadhamma) | 11 未曾有法     | 11 未曾有法 |
| 12 優波提舍(upadeśa)        | 12 說義       | 12 義經   |

#### 三、印順導師,《原始佛教聖典之集成》(p.496):

<u>『出曜經』所說,與『中阿含經』說相同。</u>所以可解說為:『雜阿含經』,是說一切有部的論師系。『中阿含經』,是說一切有部的持經譬喻師系。

### 四、印順導師,《原始佛教聖典之集成》(p.814):

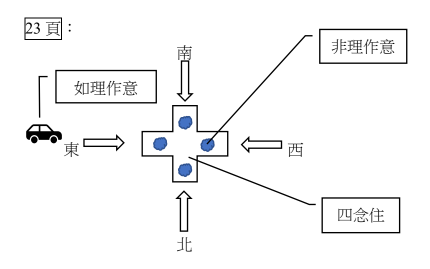
三三品本,從「無常品」到「梵志品」,漢譯現有二本。

□、『出曜經』,罽賓僧伽跋澄(Saṃghabhūti)執梵本,姚秦竺佛念譯出(西元三九九年譯)。全部三 0 卷,約九三 0 偈;這也是『法句』的譬喻集。據僧叡『出曜經序』說:「錄其本起,繫而為譯,名曰出曜。出曜之言,舊名譬喻,即十二部經中第六部」,出曜,是「阿波陀耶」(譬喻)的義譯。然據『出曜經』卷六(大正四・六四三下)說:「六者出曜。所謂出曜者,從無常至梵志,采眾經之要藏,演說布現以訓將來,故名出曜」。據此,「出曜」是「優陀那」的義譯。『出曜經序』說:「集比一千章,立為三十三品」。一千章,當然是大數。明說「三十三品」,而現存經本作三四品。與同類譯本『法集要頌經』相對比,可見是將(四)「不放逸品」,誤分為「不放逸」、「放逸」二品了。這應是一品,才符合三三品的舊說。

二、「法集要頌經」(「法優陀那」的義譯),.....。」

五、印順導師,《說一切有部為主的論書與論師之研究》(p.366):

「如大德法救(Dharmatrāta),為說一切有部的著名譬喻大德。法救是北方『法句經』的整編者。<u>『法句』頌的解說,必附以譬喻、因緣(如漢譯『法句譬喻經』、『出曜經』),為</u>通俗教化的要典。在說一切有部中,法救受到崇高的推重。」



# 26 頁:

「唯有法:識、名色、六入、觸、受」

唯法因:無明、行 唯有苦:生、老死 唯苦因:愛、取、有

# 【印順導師著作的會通】

| 59-65 頁 | 40、52 頁 |    | 41 頁      | 41 頁 | 52-54 頁   | 52 頁 |
|---------|---------|----|-----------|------|-----------|------|
| 至教量     | 文字般若    | 聞慧 | 親近善士、聽聞正法 | 信    | 1.書寫~8.諷誦 |      |
| 比量      | 觀照般若    | 思慧 | 如理作意      | 戒    | 9.思惟      | 世俗   |
|         |         | 修慧 | 法隨法行      | 定    | 10.修習     |      |
| 現量      | 實相般若    | 證悟 | 見道、初果     | 慧    |           | 勝義   |