### 德山寺 補充講義 2020/12/3-4

### 【親近善士】

頁1:《中部75摩緊提耶經》蕭式球譯:

"摩緊提耶(Māgaṇḍiya), 既然這樣,你要習近善人;習近善人,你便能夠聆聽正法;聆 聽正法,你便能夠依法而行;依法而行,你便能夠親身知道、親身看見: '我這五蘊有 如侵害,有如膿腫,有如中箭;我要把這有如侵害、有如膿腫、有如中箭的五蘊滅盡, 沒有剩餘。我取的息滅帶來有的息滅,有的息滅帶來生的息滅,生的息滅帶來老死的息 滅,及帶來憂、悲、苦、惱、哀的息滅。這就是一個大苦蘊的息滅。'"

頁 5-6: 印順導師著,《原始佛教聖典之集成》,第 10 章,pp.735-737: 《中阿含經》「習相應品」: 第一類之修道次第:

| A                | В     | С                | D      |          | 開仁對應 |  |
|------------------|-------|------------------|--------|----------|------|--|
| 42 何義經<br>43 不思經 | 44 念經 | 45 慚愧經<br>46 慚愧經 | 54 盡智經 |          | 四預流支 |  |
|                  |       |                  | 奉事善知識  | \$       | 親近善友 |  |
|                  |       |                  | 往詣     | <b>7</b> | 况处音及 |  |
|                  |       |                  | 聞善法    | 多聞熏習     |      |  |
|                  |       |                  | (熏)習耳界 |          |      |  |
|                  |       |                  | 觀法     |          |      |  |
|                  |       |                  | 受持法    |          | ]    |  |
|                  |       |                  | 誦法     |          |      |  |
|                  |       |                  | 觀法忍    |          |      |  |
|                  |       | 恭敬               |        | 3        | 如理思惟 |  |
|                  |       | 信                | 信      |          |      |  |
|                  |       | 正思惟              | 正思惟    |          |      |  |
|                  | 正念正知  | 正念正知             | 正念正知   |          |      |  |
|                  | 護諸根   | 護諸根              | 護諸根    |          |      |  |
| 戒                | 戒     | 戒                | 戒      | 戒        |      |  |
| 不悔               | 不悔    | 不悔               | 不悔     | 双        |      |  |
| 歡悅               | 歡悅    | 歡悅               | 歡悅     |          |      |  |
| 喜                | 喜     | 喜                | 喜      |          | 法隨法行 |  |
| 止                | 止     | 止                | 止      | 定        |      |  |
| 樂                | 樂     | 樂                | 樂      |          |      |  |
| 定                | 定     | 定                | 定      |          |      |  |
| 如實知如真            | 如實知如真 | 如實知如真            | 如實知如真  |          |      |  |
| 厭                | 厭     | 厭                | 厭      | 慧        |      |  |
| 無欲               | 無欲    | 無欲               | 無欲     | 志        |      |  |
| 解脫               | 解脫    | 解脫               | 解脫     |          |      |  |

# 頁 3

「善知識是滿梵行或半梵行」之相關文獻:

(一)早期的經律[厚觀法師整理]

#### A、釋尊本身就是善知識:1

《雜阿含》卷 46 (1238 經), 大正 2, 339a-b:

阿難云:「半梵行者,是善知識...」

●此經中說:佛令眾生脫離老病死,佛本身就是善知識。

### B、釋尊因善知識而脫離生死:

《別譯雜阿含》卷 4 (65 經), 大正 2, 396a-b:

阿難比丘...言:「善知識者, 梵行半體。...」

我(釋尊)告阿難:「止,止,莫作是語,...我(釋尊)以善知識故,脫於生死,是故當知,善知識者梵行全體。」

●此經中,釋尊說他本人也是由於善知識之開導,才能脫離生死,所以不應說「善知識只是梵行半體」,而應說「善知識者,梵行全體。」

#### C、釋尊因善知識而脫離生死,而釋尊本身也是善知識:

1、《增一阿含》卷 40 (10 經), 大正 2, 768c:

佛告阿難:「勿作是言!言:『善知識者即是半梵行之人』。所以然者,夫善知識之人,即是全梵行之人,與共從事將視好道。我亦由善知識,成無上正真等正覺,以成道果,度脫眾生不可稱計,皆悉免生老病死。以此方便,知夫善知識之人,全梵行之人也。

復次,阿難!若善男子善女人,與善知識共從事者,信根增益,聞、施、慧德皆悉備具,猶如月欲盛滿光明漸增倍於常時。此亦如是,若有善男子善女人親近善知識,信、聞、念、施、慧皆悉增益,以此方便,知其善知識者即是全梵行之人也。若我昔日不與善知識從事,終不為燈光佛所見授決也。以與善知識從事故,得為與提和竭羅佛(Dīpaṃkara=燃燈佛)所見授決。以此方便知其善知識者,即是全梵行之人也。」

●此經說的很明白,並不是說「善知識一定要全梵行,信、聞、念、施、慧皆悉具足的人,才可以當作我們的善知識」;而是說「親近了善知識,能引導眾生走向正確的道路,信、聞、念、施、慧皆得以增長,就此意義而言:善知識者即是全梵行之人也。」釋尊本人也是因善知識故,才成就無上正等正覺,並度化眾生,令其脫離生死。如果釋尊往昔沒有親近善知識的話,也終必無法得到燃燈佛授記。

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 其他:《雜阿含》卷 27(726 經),大正 2,195b。《相應部》45·2 (巴利文 PTS 本: SN·vol. V·p.2-p.3;日譯本:《南傳大藏經》十六上,p.140,142 )。《相應部》3·18 (巴利文 PTS 本: SN·vol. I·p.87-p.89;日譯本:《南傳大藏經》十二,p.147-149 )。

2、《根本說一切有部毘奈耶雜事》卷38,大正24,398b29-c11:

時阿難陀白佛言:「世尊!我於靜處作如是念:『善知識者是半梵行』,諸修行者由 善友力方能成辦,得善友故遠離惡友,以是義故方知善友是半梵行。」

佛言:「阿難陀!勿作是語:『善知識者是半梵行。』何以故?善知識者是全梵行,由此便能離惡知識,不造諸惡、常修眾善,純一清白具足圓滿梵行之相。由是因緣,若得善伴與其同住,乃至涅槃事無不辦,故名全梵行。何以故?阿難陀!我由善与知識故,令諸有情於生老病死憂悲苦惱皆得解脫。若離善友無如是事。阿難陀!於我所說應勤修學。」

- ●在此律典中,阿難陀對於「善知識為何是半梵行之理由」作了說明。修行者是透過善知識,而得以走上正確的修行道路。而佛則說:「善知識者是全梵行。」其理由是:親近了善知識,在善知識的薫陶之下,便能不再造作諸惡,進而常修眾善,而具足圓滿純一清白梵行之相。(此處說:具足圓滿純一清白「梵行之相」,不是說:已具足圓滿純一清白「梵行」)若得與善知識同住,不斷的接受善知識的引導,乃至究竟涅槃,亦能無事不辦。在這個意義下,故說「善知識是全梵行。」接著佛說他本人也是因善知識故,才脫離生死;而佛不是自己了脫生死就好,更令弟子們同得解脫。這樣子輾轉相傳,就能法身長在,如果沒有善知識的話,就一切無法成辦了。
- ●《增一阿含經》與《根本說一切有部毘奈耶雜事》所述,包含了上述 A 與 B 兩個層面,釋尊本身就是善知識,然而釋尊也還是因善知識而了脫生死的。

#### D、綜上所述,可歸納以下幾點:

- 1、「善知識」不必限於功行圓滿的佛,「善知識」有可能是佛,也有可能是其他人。或 許可以進一步說:從發心到了脫生死,善知識不必限於同一個人。有的人雖然未功 德圓滿,卻能讓我們發心修學佛法;有的人自己有修證,又能指導修行者斷惑證 真,這些都不妨稱之為「善知識」。
- 2、「為什麼善知識是滿梵行?」從經、律的解說是:由於親近善知識,不再造惡,進修眾善,乃至脫離生死,從這個意義來說「善知識是滿梵行」。並非「滿梵行的才可以稱為善知識」。

#### (二)論書

《成實論》卷 14,大正 32,351c:

善知識者,經中說:「以二因緣能生正見:一從他聞法、二自正憶念。」所從聞法,名 善知識。

問曰:若爾,何故但說善知識耶?

答曰:

- 1、經中說:「阿難問佛:『我宴坐一處作如是念: 遇善知識,則為得道半因緣也。』佛言:『莫作是語,善知識者,則為得道具足因緣。所以者何?生老病死眾生得我為善知識,則於生老病死皆得解脫。』」
- 2、又眾生因善知識,則能增長戒等五法,如裟羅樹因雪山故五事增長。
- 3、又佛尚自樂善知識,如初得道時,作如是念:「若人無師,則無所怖畏,無恭敬心, 常為惡法所覆,無安隱行。我當以誰為師?依誰而住?作是念已,遍觀一切無勝己 者,即生念言:我所得法,因此成佛,當還依此法。」梵等諸天亦讚言:「爾無勝佛 者,一切諸佛皆以法為師。」
- 4、又善知識猶如明燈,有目無燈則不能見。如是行者雖有福德利根因緣,無善知識則無 所益。

問曰:何者是善知識?

答曰:隨能令人增長善法,名善知識。又一切善人住正法者,皆是天人世間善知識也。

# 頁 4

印順導師《佛法概論》第十六章 (p.205-p.206)

在家眾,首先應顧慮到經濟生活的正常,因為有關於自己、家庭的和樂,更有關於社會。 釋尊曾為少年鬱闍迦說:「有四法,俗人在家得現法安現法樂。」(《雜阿含經》卷四·九 一經)

## 1、方便具足

一、方便具足:是「種種工巧業處以自營生」。如沒有知識、技能從事正當的職業,寄生 生活是會遭受悲慘結局的。《善生經》也說:「先當習技藝,然後獲財業。」

正當的職業,如「田種行商賈<sup>2</sup>,牧牛羊興息,邸舍<sup>3</sup>以求利,造屋舍床臥,六種資生具」 (《雜阿含經》卷四八·一二八三經);「種田、商賈,或以王事<sup>4</sup>,或以書疏<sup>5</sup>算畫<sup>6</sup>」(《雜阿含經》卷四·九一經)。一切正當的職業,都可以取得生活。

如有關淫、殺、酒,以及占卜、厭禁、大稱小斗等,都是不正當的。特別是像陀然梵志 那樣的「依傍於王,欺誑梵志、居士;依傍梵志、居士,欺誑於王」(《中阿含經·梵志 陀然經》)。他為了女人,而假借政府的力量來欺壓民眾,利用民眾的力量來欺壓政府, 從中貪污、敲詐、剝削、非法取財,這是不能以家庭負擔或祭祀、慈善等理由而減輕罪 惡的。

## 2、守護具足

二、守護具足:即財物的妥善保存,不致損失。

#### 3、善知識具足

三、善知識具足:即結交善友,不可與欺誑、凶險、放逸的惡人來往,因為這是財物消耗的原因之一。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 商賈:商人。(《漢語大詞典(二)》, p.370)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 邸舍:客店;客棧。(《漢語大詞典(十)》, p.606)

<sup>4</sup> 王事:王命差遣的公事。(《漢語大詞典(四)》, p.453)

<sup>5</sup> 書疏:奏疏;信札。(《漢語大詞典(五)》, p.713)

<sup>6</sup> 算畫:猶計劃,謀劃。(《漢語大詞典(八)》, p.1191)

《善生經》說:財產的損耗,有六種原因,即酗酒、賭博、放蕩——非時行、伎樂、惡 友與懈怠。

## 4、正命具足

四、正命具足:即經濟的量入為出,避免濫7費與慳吝。

濫費,無論用於那一方面,都是沒有好結果的。

慳吝,被譏為餓死狗,不知自己受用,不知供給家屬,不知供施作福,一味慳吝得盧至 長者<sup>8</sup>那樣,不但無益於後世,現生家庭與社會中也不會安樂。

釋尊提示的正常經濟生活,在當時的社會環境中,可說是非常適當的辦法。

# 頁 8-9: 大意會通

| 《增壹阿含・17 安般品・9 經》 | M. 113. Sappurisa sutta/中部 113 善人經(蕭式球譯) |  |  |
|-------------------|------------------------------------------|--|--|
| 1                 | 1.從高種族出家 2.從大種族出家的人 3.從富有種族出家的           |  |  |
| 1.我於豪族出家學道        | 人 4.從豪貴種族出家的人 5.著名、有名聲的人                 |  |  |
| 5.我今常得四事供養        | 6.取得四事供養                                 |  |  |
|                   | 7.多聞法義的人8.持律的人9.說法的人10.居住在森林的人           |  |  |
| 2.我極精進奉諸正法        | 11.穿破布衣的人 12.只吃化取食物的人 13.居住在樹下的人         |  |  |
|                   | 14.居住在荒塚的人15.居住在空曠地方的人16.常坐不臥的           |  |  |
|                   | 人 17. 隨處居住的人 18. 修習一坐食的人                 |  |  |
|                   | 19.得到初禪的正受 20.二禪的正受 21.三禪的正受 22.四禪       |  |  |
| 3.我三昧成就           | 的正受 23.空無邊處的正受 24.識無邊處的正受 25.無所有         |  |  |
|                   | 處的正受 26.非想非非想處的正受                        |  |  |
| 4.我智慧第一           | 27.想受滅盡定                                 |  |  |

|      | 《中阿含・145 瞿默目揵連經》 | M. 108. Gopakamoggallāna sutta/中部 108 經 (蕭式球譯) |  |  |
|------|------------------|------------------------------------------------|--|--|
| 可以對應 | 1.極行增上戒          | 1.具有戒行、安住在波羅提木叉律儀之中                            |  |  |
|      | 2.極多聞            | 2."他多聞法義、受持法義、博學法義。                            |  |  |
|      | 5.極樂坐            | 4."他很容易便能得到四禪增上心學,當下體會當中                       |  |  |
|      | 3.極条空            | 的快樂。                                           |  |  |
|      | 6.極知足            | 3."他對所得的衣服、食物、住處、醫藥用品知足。                       |  |  |
|      | 10.諸漏盡           | 10."他清除各種漏,現生以無比智來體證無漏、心解                      |  |  |
|      | 10.6日/闲空         | 脫、慧解脫。                                         |  |  |
| 無法對應 | 3.極善知識,4.極樂住遠離,  | 5."他具有無數的神變 6."他清淨及超於常人的天耳                     |  |  |
|      | 7.極有正念,8.極精懃,    | 7."他能清楚知道其他人、其他眾生的心 8."他能憶起                    |  |  |
|      | 9.極行慧            | 過去無數生的事情 9."他以清淨及超於常人的天眼                       |  |  |

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 濫:2.過度;沒有節制。(《漢語大詞典(六)》, p.180)

8《盧至長者因緣經》(大正 14,821c12-825a14),故事生動有趣,請詳參閱。

## 頁 10: 視師如佛

《大智度論》卷 49 (大正 25,414b-c): 第二地中滿足八法(之第七法)

#### 釋第七法:信師恭敬諮受

#### (A) 若人憍心自高,則法水不入;若恭敬善師,則功德歸之

「信師恭敬諮受」者,菩薩因師得阿耨多羅三藐三菩提,云何不信恭敬供養師?雖智德高明,若不恭敬供養,則不能得大利;譬如深井美水,若無綆。者,無由得水。若破憍慢高心,宗<sup>10</sup>重敬伏<sup>11</sup>,則功德大利歸之;又如兩墮,不住山頂,必歸下處。若人憍心自高,則法水不入;<sup>12</sup>若恭敬善師,則功德歸之。

### |(B) 依止善師,戒、定、慧、解脫皆得增長

復次,佛說依止善師,持戒、禪定、智慧、解脫,皆得增長;譬如眾樹依於雪山,根、莖、枝、葉、華、果,皆得茂盛。

以是故,佛說:「於諸師宗13,敬之如佛。」

### ※ 因論生論:云何於惡師恭敬供養,視師如佛

問曰:惡師云何得供養信受?善師不能視之如佛,何況惡師!佛何以故此中說「於諸師尊如世尊想」?

答曰:

#### a、唯取其善,不計其惡

菩薩不應順世間法。順世間法者,善者心著,惡者遠離;菩薩則不然,若有能開釋深義、 解散疑結,於我有益,則盡心敬之,不念餘惡。

如弊囊盛寶,不得以囊惡故,不取其寶;又如夜行嶮道,弊人執炬,不得以人惡故,不 取其照。菩薩亦如是,於師得智慧光明,不計其惡。

## b、念師方便示現惡事

復次,弟子應作是念:「師行般若波羅蜜,無量方便力,不知以何因緣故有此惡事?」如 薩陀波崙聞空中十方佛教:「汝於法師,莫念其短,常生敬畏!」<sup>14</sup>

#### c、但欲自益,不論彼過

復次,菩薩作是念:「法師好惡,非是我事;我所求者,唯欲聞法以自利益。如泥像、木像無實功德,因發佛想故,得無量福德,何況是人智慧方便能為人說!以是故,法師有過,於我無咎。」

<sup>9 (1)</sup> 綆=鞕【聖】。(大正 25,414d,n.16)

<sup>(2)</sup> 綆(**《ム∨**):1.繩索,汲水器上的繩索。(**《**漢語大詞典**》**(九), p.858)

<sup>10</sup> 宗:9.尊重。亦謂推尊而效法之。(《漢語大詞典》(三), p.1347)

<sup>11</sup> 伏:12.通 " 服 "。佩服,服氣。(《漢語大詞典》(一),p.1180)

<sup>12</sup> 參見《法句譬喻經》卷 1〈3 多聞品〉:「若多少有聞,自大以憍人,是如盲執燭,照彼不自明。」(大正4,579a7-8)

<sup>13</sup> 宗:5.指某一類事物中有統領楷模作用或為首者。6.謂作宗主或作首領。(《漢語大詞典》(三), p.1347)

<sup>14《</sup>摩訶般若波羅蜜經》卷 27 (大正 8 · 416c6-9 ) ; 《道行般若經》卷 9 (大正 8 · 470c18-472a11 )。

#### d、觀法性空,無妄分別

「如世尊想」者,我先說:「菩薩異於世人。」

世人分別好醜——好者愛著,猶不如佛;惡者輕慢,了不15比數16。

菩薩則不然,觀諸法畢竟空,從本已來皆如無餘涅槃相;觀一切眾生,視之如佛,何況 法師有智慧利益!以能作佛事故,視之如佛。

### 【聽聞正法】

頁 11 :《中阿含經·147 聞德經》博聞誦習之特勝及功德:

- 1、無所作不遂苦
- 2、無愛別離苦
- 3、念出家德
- 4、淨信出家
- 5、能忍諸患
- 6、堪耐不樂
- 7、堪耐恐怖
- 8、除三惡覺
- 9、成就四禪
- 10、證初果~三果
- 11、得無色解脫
- 12、 具六通

#### 1&2 \

《阿毘達磨大毘婆沙論》卷 34(CBETA, T27, no. 1545, p. 176, a29-b3):

趣求諸欲人,常起於悕望,所欲若稱遂,心便大歡喜。

趣求諸欲人,常起於悕望,所欲若不遂,惱壞如箭中。

《瑜伽師地論》卷 19(CBETA, T30, no. 1579, p. 387, b4-8):

於諸欲悕求,或所期果遂,得已心定喜,至死而保愛。

諸樂欲眾生,若退失諸欲,其色便變壞,如毒箭所中。

### 頁 12: 有愛有敬

《阿毘達磨大毘婆沙論》卷 29(CBETA, T27, no. 1545, p. 150, c14-p. 151, a4):

## 【《發智論》】云何愛?云何敬?

如是等章,及解章義,既領會已,次應廣釋。

問:何故作此論?

<sup>15</sup> 了不:絕不,全不。(《漢語大詞典》(一),p.722)

<sup>16</sup> 比數 (アメヽ): 相與並列,相提並論。(《漢語大詞典》(五), p.269)

答:為廣分別〈契經〉<sup>17</sup>義故。謂〈契經〉說:「若有修習**惭愧**圓滿,應知**愛敬**亦得圓 <u>滿</u>。」〈契經〉雖作是說,而不分別云何愛?云何敬?〈契經〉是此論所依根本, 彼所不分別者,今應盡分別之。

復次,為欲「訶毀非善士法」令棄捨故,為欲「讚歎諸善士法」令修習故,為欲「顯 示五濁增時,廣大有情」甚難得故。此中,

# 1、非善士法者:

謂有一類,愛則妨敬,敬則妨愛。

**愛妨敬**者:如有父母於子寵極,子於父母有愛無敬;師於弟子應知亦然,此等名 為愛則妨敬。

**敬妨愛**者:如有父母於子嚴酷,子於父母有敬無愛;師於弟子應知亦然,此等名 為敬則妨愛。

如是俱名「非善士法」。

# 

謂有一類愛則加敬、敬則加愛,愛敬俱行,名「善士法」。

若有此法,增上圓滿,應知即是「廣大有情」。如是有情,甚為難得。<u>世若無佛,</u> 此類難遇。設令有者,是大菩薩,諸大菩薩,愛敬必俱。為顯此事,及前所說三種 因緣,故作斯論。

# 頁 12:聖法談、聖默然

- 一、sannipatitānaṃ vo, bhikkhave, dvayaṃ karaṇīyaṃ- dhammī vā kathā, ariyo vā tuṇhībhāvo. 〔諸比丘!當你們聚會一處時,應做兩件事:法談或聖默然。〕---《中部》(MN I 61)、《自說經》(Ud 11)。參考《相應部》(SN II 273)。
- 二、《長阿含 1 大本經》卷 1(CBETA, T01, no. 1, p. 1, b25-28):
  世尊告諸比丘:「善哉!善哉!汝等以平等信,出家修道,諸所應行,凡有二業:
  一曰賢聖講法,二曰賢聖默然。…」
- 三、《長阿含 30 世記經》卷 18〈閻浮提州品 1〉(CBETA, T01, no. 1, p. 114, b18-20): 佛告諸比丘言:「善哉!善哉!凡出家者應行二法:一賢聖默然,二講論法語。…」
- 四、《增壹阿含 1 經》卷 34〈七日品 40〉(CBETA, T02, no. 125, p. 735, b29-c5): 世尊告曰:「善哉!比丘!汝等出家正應法論,亦復不捨賢聖默然。所以然者。若比 丘集聚一處,當施行二事。云何為二?一者當共法論,二者當賢聖默然。汝等論此 二事,終獲安隱,不失時宜。…」
- 五、南傳的《自說經注》(Ud-a 106): Tuṇhībhāvoti samathavipassanābhāvanā- bhūtaṃ akathanaṃ。其所指的是"samathavipassanābhāvanā",即「修習奢摩他或毗婆舍那」。

<sup>17 《</sup>中阿含 45 慚愧經》(大正 1,486a),《中阿含 46 慚愧經》(大正 1,486b)。

六、《雜阿含·501經》卷 18(CBETA, T02, no. 99, p. 132, a15-b9):

尊者大目揵連告諸比丘:「…我獨一靜處,作如是念:云何為聖默然?復作是念:若有比丘息有覺、有觀,內淨一心,無覺、無觀三昧生喜樂,第二禪具足住,是名聖默然。…爾時、世尊知我心念,於竹園精舍沒,於耆闍崛山中現於我前。語我言:目揵連!汝當聖默然,莫生放逸!…」

七、《大智度論》卷 77〈61 夢中不證品〉(CBETA, T25, no. 1509, p. 601, a24-b1): 佛勅弟子,若和合共住,常行二事:一者、賢聖默然;二者、說法。

「賢聖默然」者,是般若心;「說法」者,說般若波羅蜜。

是人從般若心出,說般若波羅蜜;說般若波羅蜜已,還入般若中,不令餘心、餘語 得入,書夜常行;是不休不息,如是得先所說功德。

## 頁 13:善意識

一、印順導師著《佛法概論》, p.223:

得了佛法的正見,即應引發「正志」——奘譯正思惟。這是化正見為自己的理想,而立意去實現的審慮、決定、發動思。

- (1)從理智方面說,這是思慧——如理思惟,作深密的思考,達到更深的悟解;
- (2)從情意方面說,這是經思考而立意去實現,所以正志是「分別、自決、意解、計數、立意」。

思慧不僅是內心的思考,必有立志去實現的行為,使自己的三業合理,與正見相應。

二、《大乘成業論》卷 1(大正 31,785c23-24):

思有三種:一、審慮思,二、決定思,三、動發思。

三、《大乘法苑義林章》卷 3(大正 45,300c28-301a6):

成業論、瑜伽等說:有三種思:一、審慮思,將發身、語先審慮故。二、決定思, 起決定心將欲作故。三、動發勝思,正發身、語動作於事。身、語二表業唯取現行, 第三動發善不善思以為自體,意表以前二思為體。故唯識云:能動身思,說名身業; 能發語思,說名語業;審、決二思意相應故、作動意故,說名意業。

四、《阿毘達磨大毘婆沙論》卷 96 論云「展轉為因」:

- 經文省略

#### 1、善耳識(前五識)

- 2、善意識一
- 3、聞慧
- 4、思慧
- 5、修慧
- 6、斷五蓋

# 頁 14:(注腳 88)

《中部 22 蛇喻經》(蕭式球譯):

"比丘們,一些愚癡的人學習<u>經、應頌、記說、偈頌、自說、如是語、本生、未曾有法、廣解</u>,學了這些法義之後,不以智慧來求證,因為沒有求證所以對法義不能清楚理解;他們學習法義只是為了有助跟人辯駁,有助跟人閒聊。這些人不能體證法義,不能掌握法義,為自己長期帶來不利和苦惱。這是什麼原因呢?比丘們,因為他們不能掌握法義。

"比丘們,就正如一個需要蛇、尋求蛇、到處尋找蛇的人,看見一條大蛇,然後捉著 牠的身體或尾部,這時候,蛇轉過身來咬他的手臂或肢體,由此帶來死亡或接近死亡之 苦。這是什麼原因呢?比丘們,因為他不能掌握捕蛇的方法。

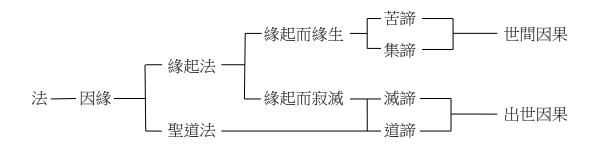
# 14-15 頁,18 頁

### 十二分教、九分教

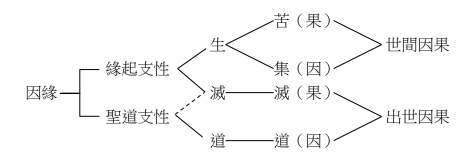
| 《雜阿含經 1138 經》       | 《中阿含 200 經》 | 《集異門論》 | 《中部 22 蛇喻經》               |
|---------------------|-------------|--------|---------------------------|
| 1 修多羅(sutta)        | 1正經         | 1契經    | 1 經 discourses            |
| 2 衹夜(geyya)         | 2 歌詠        | 2 應誦   | 2 應頌 stanzas              |
| 3 受記(veyyākaraṇa)   | 3 記說        | 3 記別   | 3 記說 expositions          |
| 4 伽陀(gāthā)         | 4 偈他        | 4 諷頌   | 4 偈頌 verses               |
| 5優陀那(udāna)         | 6 撰錄        | 5 自說   | 5 自說 exclamations         |
| 6 尼陀那(nidāna)       | 5 因緣        | 6 因緣   |                           |
| 7 阿波陀那(avadāna)     | 7本起         | 7譬喻    |                           |
| 8 伊帝目多伽(itivuttaka) | 8 此說        | 8本事    | 6 如是語 sayings             |
| 9 闍多伽(jātaka)       | 9 生處        | 9 本生   | 7 本生 birth stories        |
| 10 毘富羅(vedalla)     | 10 廣解       | 10 方廣  | 9 廣解 answers to questions |
| 11 阿浮多達摩            | 11 未曾有法     | 11 希法  | 8 未曾有法 marvels            |
| (abbhutadhamma)     |             |        |                           |
| 12 優波提舍(upadeśa)    | 12 說義       | 12 論議  |                           |

# 17頁:一切法皆四聖諦所攝

#### 一、印順導師,《以佛法研究佛法》(p.99):



## 二、印順導師,《佛法概論》(p.146):



### 17-18 頁

| 《雜阿含 25~29 經》 | 中心點  |
|---------------|------|
| 1、什麼是「多聞」?    | 於五蘊生 |
| 2、什麼是「法次法向」?  | 「厭」  |
| 3、什麼是「見法涅槃」?  | 「離欲」 |
| 4、什麼是「說法師」?   | 「滅盡」 |

# 17頁

一、《增支部》(3:73)<sup>18</sup>

有一次,阿難尊者在憍賞彌的瞿私多園(Ghosita)。彼時,有一家主為<u>邪命外道的</u> <u>在家弟子</u>,前去拜訪尊者阿難。到達之後,問候尊者便坐在一旁,如是坐時對尊者說:

「大德阿難!(1)誰的教法已善說?

- (2)世上誰依善行而活?
- (3) 又誰是世間的善逝 (sugata<sup>19</sup>) ?」
- (1)「現在,家主!我將依你的疑問提出問題,請就你所想的來回答。你以為如何?家主,<u>那些教導捨斷貪、瞋、癡教義的人,他們的教法是否為善說</u>?或你對此有何看法?」

「大德!我認為他們的教法為善說。」

(2)「那麼,家主!你以為如何?<u>那些行為都針對捨斷貪、瞋、癡的人,是不是在此世依</u>善行而生活?或你對此有何看法?」

「大德!我認為他們是行止良善。」

(3)「再者,家主!你以為如何?<u>那些貪、瞋、癡已斷,斷除根部,如棕櫚的殘根</u> <u>(無復生育能力),使之不存在,未來不可能再生——他們是不是世間的善逝者?</u>或你 對此有何看法?」

<sup>18</sup> 節錄向智尊者的《法見》。香光出版。

<sup>19</sup> Sugata: 善至。佛陀德號之一,為巴利語的直譯,由 su (善) + gata (已到達,已去)組成。 "行於善美故,已至美妙處故,正行故,正語故,為善至。"(Sobhanagamanattā,sundaraṃṭhānaṃ gatattā,sammā gatattā,sammā ca gadattā sugato.)(Vm.134/Pr.A.1) 北傳佛教多作"善逝"。

「我想是的,大德!他們是這世上的善逝。」

「所以,家主!你已經承認:

- (1)已善說的,是教人捨斷貪、瞋、癡的教法;
- (2) 善行的,是行為捨斷貪、瞋、癡的人;
- (3) 善逝者,是貪、瞋、癡已捨斷,於身中盡除的人。」

「希有!大德,勝妙!大德,<u>你沒有吹捧自己的教說,亦不貶抑他人的教法,單就</u> <u>問題來解說,只說明事實而沒有注入自我</u>。」

二、《雜阿含 490 經》卷 18(CBETA, T02, no. 99, p. 126, a22-29): [S. 38. 3. Dhammavādī] 閻浮車問舍利弗:「云何名善說法者?為世間正向。云何名為世間善逝?」

舍利弗言:「若說法調伏欲貪,調伏瞋恚,調伏愚癡,是名世間說法者。若向調伏欲貪, 向調伏瞋恚,向調伏愚癡,是名正向。若貪欲已盡,無餘斷知,瞋恚、愚癡 已盡,無餘斷知,是名善斷(逝)。」

復問:「舍利弗!有道有向,修習多修習,能起善斷?」

舍利弗言:「有。謂八正道——正見乃至正定。」

#### 三、《雜阿含 288 經》卷 12(大正 2,81b9-25):

尊者舍利弗言:「善哉!善哉!尊者摩訶拘絺羅!世尊聲聞中,智慧明達,善調無畏,見甘露法,以甘露法具足身作證者,謂尊者摩訶拘絺羅,乃有如是甚深義辯,種種難問,皆悉能答,如無價寶珠,世所頂戴,我今頂戴尊者摩訶拘絺羅亦復如是。我今於汝所,快得善利,諸餘梵行數詣其所,亦得善利,以彼尊者善說法故。我今以此尊者摩訶拘絺羅所說法故,當以三十種讚歎稱揚隨喜。

#### 尊者摩訶拘絺羅!

- (1) 說老死厭患、離欲、滅盡,是名**法師**; 說生、有、取、愛、受、觸、六入處、名 色、識,厭患、離欲、滅盡,是名**法師**;
- (2)若比丘於老死厭患、離欲、滅盡向,是名**法師**;乃至識厭患、離欲、滅盡向,是 名**法師**;
- (3)若比丘於老死厭患、離欲、滅盡,不起諸漏,心善解脫,是名**法師**;乃至識厭患、離欲、滅盡,不起諸漏,心善解脫,是名**法師**。」

## 19 頁

一、印順導師著《以佛法研究佛法》(pp.113-114):

《雜阿含經》(卷二 0 )這樣說:「世尊現法律,離諸熱惱,非時,通達,即於現法,緣自覺悟  $10^{20}$ 

玄奘於《法蘊足論》(卷二)譯為:「佛正法善說,現見,無熱,應時,引導,近觀,

<sup>20 《</sup>雜阿含 550 經》卷 20(大正 2, 143c4-12)。

# 智者內證」。21這可以略為解說:

- (1) 佛的正法,是善巧宣說,說得恰如其分的一善說。
- (2) 佛的正法,能在現生中悟見,而不是非要等到來生的——現見。
- (3) 八正道與煩惱不相應,是清涼安隱的—無熱。
- (4) 應時,或譯不時,佛法不受時間的限制,什麼時候都可以契入的。
- (5) 八正道有引向通達的能力—引導;
- (6) 能隨順於如實知見——近觀。
- (7)是佛及佛弟子所自覺自證的,稱為智者內證。

所以,「法」不是別的,是從聖道的修習中,現見緣起與寂滅而得自覺自證。方便的 開示中,這就是法,就是我們的歸依處。這一切是本於佛的現正等覺而來。

#### 二、莊春江:22

(《雜阿含 215 經》)附記:關於「法」的定型句,北傳作:「說現法,說滅熾然,說不待時,說正向,說即此見,說緣自覺」(「說現法」的「說」是指「世尊所說的法」),另譯作「離諸熱惱,非時通達,即於現法,緣自覺悟」,南傳作「直接可見的、即時的、請你來見的、能引導的、智者應該自己經驗的」,也是定型句,但多數經文在「直接可見的」前面還多一項「被世尊善說的」:

(1)<u>「被世尊善<sup>23</sup>說的」(svākkhāto bhagavatā)</u>,

菩提比丘英譯為「被幸福者很好地解說的」(is well expounded by the Blessed One)。

(2) <u>「直接可見的」(sanditthiko</u>),另譯為「現見的;現證的、自見的、現世的」,相當於「現法」、「即於現法」。

菩提比丘英譯為「直接可見的」(directly visible; visible here and now)。

- (3) 「即時的」(akāliko),另譯為「非時的」,相當於「不待時」、「非時」。 菩提比丘英譯為「即時的」(immediate; immediately effective)。
- (4) <u>「請你來見的」(ehipassiko</u>),另譯為「來見」,相當於「即此見」。 菩提比丘英譯為「勸誘人來並且看」(inviting one to come and see; inviting inspection)。
- (5) 「能引導的」(opaneyyiko),相當於「正向」、「通達」。 菩提比丘英譯為「能應用的;能引導的」(applicable; onward leading)。
- (6) <u>「智者<sup>24</sup>應該自己經驗的」(paccattaṃ veditabbo viññūhī)</u>,相當於「緣自覺」、「緣自覺」。

菩提比丘英譯為「被智者親自體驗的」(to be personally experienced by the wise; to be experienced by the wise for themselves)。

另外,《中阿含》作「世尊善說法,必至究竟,無煩無熱,常有不移動。」《增壹阿含》作「如來法者,極為甚深,可尊可貴,無與等者,賢聖之所修行」則差異較大。

<sup>23</sup> 按:「善」(su-)至少還有「適切地;巧妙的;完全的」等廣泛的含意。

13

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> 《阿毘達磨法蘊足論》卷 2〈3 證淨品〉(大正 26,462a7-9)。

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> http://agama.buddhason.org/SA/SA0215.htm

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> 按:「智者」(viññū),另譯為「有知;有智;識者」。

# 19頁:

印順導師,《以佛法研究佛法》(p.115):

三、重於教法而更進一步的,如《中阿含·善法經》(卷一)說:

「云何比丘為知法耶?謂比丘知正經、歌詠、記說、偈咃、因緣、撰錄、本起、此說、生處、廣解,未曾有法及說義。……云何比丘為知義耶?謂比丘知彼彼說義,是彼義,是此義」。

這是以十二分教(巴利藏見增支部七集,作九分教)為法,以十二分教的意義為義。這樣,法是佛所說的一切教法(本生、譬喻等都在內),而不是專指聖道現見的法了。從《雜阿含經》所見的法與義,到《中阿含經》(或增支部)所見的法與義,看出了佛教界從重於證法,而傾向於教法的歷程。

# 19頁:清淨說法

《大智度論》卷 39〈往生品 4〉(CBETA, T25, no. 1509, p. 345, b3-11):

「終不離」者,是因緣故,終不離智慧光明,乃至阿耨多羅三藐三菩提。

復次,是菩薩**清淨法施**,不求名利供養恭敬,不貪弟子,不恃智慧,亦不自高輕於餘人,亦不譏刺;但念十方諸佛慈心念眾生,我亦如是學佛道:說法無所依止,適無所著,但 為眾生,令知諸法實相。如是清淨說法,世世不失智慧光明,乃至阿耨多羅三藐三菩提。