
《沙門果經》                                          第 6、7.1 講 東方新宗教的勃興 20040609-10 
 

開印比丘開示於寂靜禪林  1 

 

東方新宗教的勃興  印順《以佛法研究佛法》p72 

 

    西元前五六世紀，東方印度新宗教的勃興，實為世界文化史上重要的一頁。如從阿

利安的文化傳統說，從此時起，即進入修多羅時代。新宗教勃興以前，傳統宗教的動態，

先略為敘述。 

 

拘羅地方的正統婆羅門教，在東方的奧義書與新宗教的勃興中，沒落了。說他沒落，

意思是說他不能成為印度文化的時代主流，他的保持固有壁壘與強韌的反抗，其實還是

有力的進行。不過，他在東方，確乎是失敗了。拘羅地方的梵書，通常分為三部門，即

儀規、釋義、吠檀多。吠檀多的意義，即吠陀之終極。梵書中的森林書，闡述吠陀的精

義，即理智與理性的々奧義書從此流出，大大的在東方發展。關於儀規與釋義，即行為

的與事相的，為婆羅門教祭典的重心。努力弘揚，引出吠陀支、如是所說、往世書、詩

篇。吠陀中的祭儀、祭詞，需要解說，規定，因此直接促進吠陀六支論的產生。六論中，

第一《劫波經》，有三類〆即《法經》、《天啟經》、《家庭經》。繼承三吠陀的梵書系統，

以祭司主持的祭典為對象的，是《天啟經》。根據民族的宗教習俗，以家庭祭儀為中心而

規定說明的，是《家庭經》。以社會法制為中心而說明規定的，是《法經》（法論又從此

產生）。這三者，包括個人、家族、社會、國家的一切生活，把他安放在宗教的基礎上，

完成堅強傳統的禮教。六論中的《式叉論》、《毘伽羅論》、《闡陀論》，是發聲學、文法學

（雅語即從此確立）、音律學。《尼鹿多論》是關於吠陀難詞難句的解說。《樹提論》是天

文學。這雖為了研究宗教古典而產生，然對於婆羅門教的未來復興，影響極大。 

 

這一點，中國學術界，也有此現象。如漢代經學的昌明，就有許氏說文等出現。清

朝漢學復活，也附帶的促進了說文及音韻的研究。此六論，淵源都很早々他的成為專科

研究，約與東方新宗教同時發生，而完成得遲一點。文法音律等學科的發達，促成雅語

文學的通俗化。根據吠陀、梵書等古代史的傳說，作成宗教化的史詩，即「如是所說」

的《摩訶婆羅多詩》。作成宗教化的史話，即往世書的《五相書》（宇宙的創造，宇宙的

破壞與再建，神統與王統的世系，古代諸王治世的情形，月族的歷史）。作成宗教的言情

詩，如《羅摩衍那》。這些，都有部分的古代傳說作底本，因古典研究，文學發展而發達

起來。這宗教的語文與文學，喚起了古代的宗教與民族的熱情，普遍的深入民間，成為

傳統宗教的有力支持者。不過，這是情感的，通俗的，他自然與人格神的宗教合流，與

低級的迷信合流々他不能成為古風的婆羅門教，轉化到印度教的階段。這雅語文學的興

起，與新宗教的時代相近々但他的大開展，一直要等到孔雀王朝衰退，佛教被摧殘以後



《沙門果經》                                          第 6、7.1 講 東方新宗教的勃興 20040609-10 
 

開印比丘開示於寂靜禪林  2 

 

（中印法難，在西元前一八 O 年頃）。 

 

    另一方面，東方奧義書的玄理冥悟，本已露出革新的傾向，當然還是婆羅門教的。

循此作風而開展的，不免分化〆有近於古典的々有注重冥悟的々有傾向有人格神的（與

史詩合流），產生了多少新奧義書。其中，僧佉耶瑜伽的興起，更與東方的思想界有關。

僧佉耶（Samkhya）與瑜伽（yoga），本為理性的思辨與直觀的體悟，是奧義書一流的宗

教哲學的思想方式。依此開展，才成為特殊的學派。僧佉耶派（即數論）自理性的思辨，

觀察宇宙人生的開展，指出開展中的必然序列，依此說明生起與滅無。接受此思辨的成

果，專從直覺體驗的方法以說明的，即是瑜伽派。此後代興起的學派，傳說數論的第三

祖般遮尸訶，到彌絺羅城見耆尼迦王，為王說數論的教理（解脫法品）。《解脫法品》所

說，雖不必是事實，然暗示了數論與韋提訶國王庭的關係。數論仰推的初祖是迦毘羅。

無論迦毘羅是金胎神話的人格化，或者確有其人，他與釋迦族的迦毘羅（Kapila）城，應

有一種關係。佛教的傳說，迦毘羅城即是因迦毘羅仙人舊住此地得名（佛本行集經卷五

等）。《中阿含〄優陀羅經》（卷二八）與《羅摩經》（卷五六）等說〆釋迦最初所參訪的

阿羅邏迦藍（梵名 Arada-kalama，巴利名 Alara-kalama。）與鬱陀迦羅摩子（開印

案〆又作鬱陀羅摩子，二者皆屬數論派），都是專心瑜伽的教徒（也有說為釋迦說數論教

義的）。從後代傳述的數論教義看來，他輕視祭祀儀式々重視個靈（否認一元的大梵，但

也有承認的）々 否認階級，甚至說首陀羅、女人、鬼神，都可以學數論得解脫。他雖被攝

為婆羅門教的統系，實有接近佛教的地方。韋提訶王庭學者，與奧義書的關係很深，而

奧義書大家耶耆尼伐爾克，也是瑜伽派的大師（他不重傳統，連祭牛也要吃）。恆河北岸

的奧義書思潮，實透露東方的特色。此種學風，可以很早，而分化出的新奧義書、瑜伽、

數論，完成學派的形式，組織經典，那還比東方新宗教的興起要遲得多。佛教與此學風

有深厚的因緣，但他卻成為更東方的新宗教。佛教與數論等，同樣的孕育於此一學風中。

如以為佛教淵源於數論，那是根本錯誤的。 

 

    上述婆羅門教兩大系統的新開展，雖然完成在後，但已在進行中。新宗教的勃興，

自然有與他或正或反的關係。論到東方新宗教的興起，從時間說〆在古奧義書中期，東

方的新宗教已開始發展。如釋迦參訪鬱陀迦羅摩子，已是代領他父親的門人。六師（新

宗教）之一的散惹耶毘羅胝子，釋迦弟子舍梨弗與目犍連，曾從他修學，而且也已是代

領徒眾了。六師之一的尼犍子若提子，即耆那教的教主摩訶毘盧，也要比釋尊大幾歲。

所以在釋尊以前的數十年中，東方新宗教已風行一時，釋尊是後起之秀。古奧義書比新

宗教要早，但新宗教的開展，並不在古奧義書結束以後，這是應該知道的。從地點說，



《沙門果經》                                          第 6、7.1 講 東方新宗教的勃興 20040609-10 
 

開印比丘開示於寂靜禪林  3 

 

新宗教以恆河南岸的摩竭陀，北岸的跋耆國為中心，比奧義書的東方更為東方。這些地

方，素來被看作化外的邊地，半野蠻的土人，但現在是被稱為中國了。他比奧義書更東

方，所以與西方傳統宗教的對立也更尖銳。此新宗教的勃興，原因當然複雜，與政治、

文化、經濟等有關々然而主要的，在於後進的非阿利安民族的勃興。在後進民族的開化

過程中，常是先有宗教的革新々以後與政治、經濟等相互推進，達於文化燦爛的階段。 

 

這在世界宗教的革新運動中，儘多實例。中國的唐代，禪宗深入南方山地，開始宗

教的革新（南禪）。宋代的新政新學，都直接間接承受他的精神，即是很好的例子。傳統

的婆羅門教，規定再生族（阿利安人）的四期修行法〆即少年修學的梵行期，壯年主持

家務的家住期，老年專心宗教生活的林棲期與遁世期。也可以終身從事宗教生活，稱為

終身行者。但這是阿利安人的特權，與非阿利安人無關。然此種風氣，到達東方，東方

人不願意接受婆羅門的規定，沒有四姓的差別，誰都可以從事宗教的生活。於是乎遊行

乞食，專心宗教的沙門團，在東方出現。沙門，專心於宗教的思辨與體驗々因之，當時

的思想界，除傳統的婆羅門而外，別有沙門。種族平等的沙門文化，必然的成為反婆羅

門教的。當時的東方社會，政治傾向統一集中，王力增強々所以剎帝利至上，婆羅門退

居第二。至於思想，屬於國王護持下的沙門團。釋尊與耆那教主，都出身王族。在耆那

教的傳說中，摩訶毘盧起初託胎於婆羅門家。為了保持未來創教時的尊嚴（婆羅門低賤），

所以又另外託生王家，這可見當時的尊重王族了。當時東方貴族的出家，是很多的，也

受人的讚歎。然而沙門團中，仍以非阿利安人為多數。《中阿含〄婆羅婆堂經》（卷三九），

以沙門為第四種姓，沒有說到首陀羅。此中意義的深長，不能草草略過。依《中阿含經》

說，即等於否認首陀羅（奴隸）族的存在。一切在家者，不外祭師的婆羅門，武士的剎

帝利，平民的吠奢族。同時，此出於剎利種姓（因傳說釋尊為剎帝利族）而成立的沙門

種姓，即代替此非阿利安（被壓迫）民族的地位。沙門團的非阿利安的特質，何等明白〈

基於後進的非阿利安特質，沙門文化必然是自由的，平實的。不受傳統宗教的束縛，充

滿思想上的自由精神，不同的沙門團，都直率的表白他自己的智見，無須乎經典的證據。

後進民族文化開展中的宗教革新，對傳統宗教文化的素養，或不免不足。所以理論多平

淡近情，傾向於唯物論與二元論，帶有機械論的氣味。他不能有傳統宗教高度發展下的

唯心與抽象的理性論。然而新宗教的長處，也就在此。不過，新宗教的後起之秀，即釋

沙門的佛教文化，又當別論。 

    佛教以外的沙門團，即佛教所稱為外道的，學派非常多（傳說有九十五種），著名的

有六師。除說到過的散惹耶毘羅胝子與尼犍子若提子以外，還有富蘭那迦葉、末伽黎拘

舍羅、阿夷多翅舍欽婆羅、浮陀迦旃延。舍衛城方面，還有一舍羅、闍祇羅。新宗教當

http://127.0.0.1/accelon/homepage.csp?db=yinshun&bk=16&t=15235578&rr=1507#2#2


《沙門果經》                                          第 6、7.1 講 東方新宗教的勃興 20040609-10 
 

開印比丘開示於寂靜禪林  4 

 

時的論辨中心，不是祭祀，是奧義書中的舊問題──自我的輪迴與解脫。大家踢開傳統的

教典，以自由的思考，否定他或修正他。像奧義書那樣的梵我一體論，一致採取否定的

立場。自我，即一切眾生的當體。從自我而看到外界，即有「我與世間常或無常」々「有

邊或無邊」的問題。這是考慮時空中的活動者（我與世間），常住或變化，有限與無限。

從自我而看自己，即有「身命（命即自我）一異」的問題。從現在的自我，論到輪迴後

世，即有「死後去不去」的問題。這些（凡十四計），即當時論辨的中心，而急急要求解

決的。現在以「身命一異」為根本（依佛教說），略敘他們的答案。依《雜阿含》（卷一

○）二七二經，凡有三家〆（第三家是奧義書的思想，現在不談）。 

 

（開印案〆卷一○（大 2〃72a）〆「善男子、善女人信樂出家修習無相三昧々修習多修習已，住甘露

門乃至究竟甘露涅槃。我不說此甘露涅槃，依三見者。何等為三〇有一種見如是如是說〆命則是身々復有

如是見〆命異身異々又作是說〆色是我，無二無異，長存不變。」即指〆離蘊我、即蘊我、相在故） 

 

一、 有主張「命即是身」的。即離身體以外，沒有靈魂式的生命。在六師中，

近於阿夷多翅舍欽婆羅派。他說〆「受（地水火風）四大人取命終者，地大

還歸地，水還歸水，火還歸火，風還歸風〆皆悉壞敗，諸根歸空。……若

愚若智取命終者，皆悉壞敗」（長阿含卷一七沙門果經）。這徹底唯物論的

見地，否定自我的輪迴與解脫，佛教稱之為斷見論。他蔑視道德，度欲樂

的世俗生活，近於後起的順世論。它是一時的師宗，沙門團之一々應該是

「現在五欲自恣」或進求禪定樂的現法涅槃論者。 

 

二、主張「命異身異」，這是當時流行的思想（數論派也如是）。凡否認大我而承認

個靈的，十九會得此結論。如浮陀迦旃延，以為人生為「地、水、火、風、苦、樂、生

命七要素而成」（原始佛教思想論一〄二、三）。尼犍子也以命與非命二元為本，立六句，

即「命、法、非法、時、空、四大」。這種二元的結合，大抵是機械的（後起的勝論師，

也有此傾向）。他們的輪迴與解脫觀， 簡直缺乏宗教的特色。如富蘭那迦葉，為一無因

論者。他說〆「無因無緣眾生有垢，無因無緣眾生清淨」（雜阿含卷三〄八一經）。依他，

生死的雜染與解脫清淨，非人類意欲的產物，實為偶然的。因此，善惡不過是依習慣而

定，無所謂善惡業果。如末伽黎拘舍羅，為一極端的必然論者。他以為一切為命數所決

定的々人在命定的輪迴解脫中，像從山上滾下石丸，必須經歷一定的長度，到山下自會

停止。在此命定的過程中，人類沒有絲毫可以改變的力量。所以說〆「無力無精進人，無

力無方便人，……定在數中」（長阿含卷一七沙門果經）。因此，在他看來，「淫樂無害，

http://127.0.0.1/accelon/homepage.csp?db=yinshun&bk=16&t=15235578&rr=1507#3#3


《沙門果經》                                          第 6、7.1 講 東方新宗教的勃興 20040609-10 
 

開印比丘開示於寂靜禪林  5 

 

精進無功」，這都與輪迴解脫無關。佛教稱之為邪命外道，即生命派。耆那教說他從耆那

教中反叛而脫離出來々指責他為婦女的奴隸，作希奇的言行以謀取衣食。他的行為，大

抵是隨緣受苦，享樂，一切任其自然。 

 

浮陀迦旃延的七要素結合說，以為殺人者，生命自體並不被損害，所以也可以引申

出殺人無罪的結論。阿夷多翅舍欽婆羅的唯物論，與此無因論，命定論，不滅論，在善

惡業果的否定上，都可以達到類同的結論。所以在漢譯的《沙門果經》，也就給予近似的

批評。 

 

這四家在行為上，都有東方的浪漫情緒。與這些相反的，是尼犍子，他以為命──自

我──是本來清淨的，為前生的業緣所縛，與非命的四大結合，構成苦痛的現實界。雖說

以正智、正行得解脫，卻特別的重視苦行，作「以苦斷苦」的修持，大有儘先償還宿罪，

不再造業，即能早得自我解放的智見安樂的意味。奧義書所強化的悲觀與苦行，在當時

的思想界，普遍的泛濫々新宗教的教區，也不能例外。後來佛教中提婆達多的叛佛，也

即是傾向苦行。「此摩竭、鴦伽二國人，皆信樂苦行」（五分律卷二五），確是當時的事實。

尼犍子不注重反對婆羅門教，專修婆羅門教所重視的苦行々所以他不像佛教那樣的受婆

羅門教的攻擊，一直維持到現在。他與前四家的行持，恰好是兩極端。 

 

東方的新宗教，還在矛盾動搖的發展中。傳統的西方宗教被否定，新的還不能建立，

所以活躍而缺乏堅定性。與婆羅門思想關涉較深的尼犍子，卻更極端走向苦行。富蘭那

迦葉等，到達倫理善惡的懷疑論。正面看，不免有世道人心的憂慮々反面看，這是婆羅

門傳統道德破壞的過程。革新的功績，也不能忽略。革新的過程中，照理是龐雜的，多

少有點極端。在理論的探索中，緣起法的相待性，也被重視起來。《雜阿含》（卷三四）

九六九經，傳說當時的人，有「我一切忍（肯定的），我一切不忍（否定的），我於一切

一忍一不忍」（總合的）的三見。佛弟子摩訶拘絺羅，起初即是「我一切不忍」的懷疑論

者。散惹耶毘羅胝子，為一詭辨論者。他對於當時的問題，作這樣的答覆〆「如汝問有他

世否，如我知定有，我當作如是說々但我不作是說。我亦不以為如是々亦不以為不如是々

我亦不非之々亦不言非有非無他世」（巴利沙門果經）。這是不以為甲，不以為乙，不反

對是甲是乙，也不說是非甲非乙的。依漢譯，他的答覆是〆如此的，不如此的，非如此

不如此的。總之，他對於是，非，是非三句，跟著他人的意見而說々自己不反對別人這

麼說，自己卻不這麼說。他的真意，無法明了。傳說舍利弗目犍連起初跟他修學時，問

他是否得道，他說〆「吾亦不自知得與不得」（大智度論）。他見到緣起法的相待不定性，

http://127.0.0.1/accelon/homepage.csp?db=yinshun&bk=16&t=15235578&rr=1507#4#4
http://127.0.0.1/accelon/homepage.csp?db=yinshun&bk=16&t=15235578&rr=1507#4#4
http://127.0.0.1/accelon/homepage.csp?db=yinshun&bk=16&t=15235578&rr=1507#4#4


《沙門果經》                                          第 6、7.1 講 東方新宗教的勃興 20040609-10 
 

開印比丘開示於寂靜禪林  6 

 

所以說不知，不說々耆那教稱他為不知主義。拘舍黎以為都可說，可以從三方面去說〆

可以是，可以非是，可以亦是亦非是々與散惹耶恰好對立。尼犍子立或然主義〆以為同

一事物，可以從七方面說〆如一、瓶是實，二、瓶非實，三、瓶亦實亦非實，四、瓶不

可說，五、瓶實不可說，六、瓶非實亦不可說，七、瓶亦實亦非實亦不可說。他的七分

說，即此三者的亦可說亦不可說。不像散惹耶的不可說，拘舍黎的可說。新宗教的思辨，

都能多少了解事事物物的相對性，變動性，不能不說他是新宗教的特色。依佛教的歸納

起來，還是三見而已（這種相待動變的論式，在佛教的東方系中還保存確當的理解。西

方系的因明學，卻全然不同）。 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

問題〆身命是一是異〇〈 
 

一、「命即是身──斷見（即蘊我）」： 

 1〃阿夷多翅舍欽婆羅派（唯物論者） 

「受（地水火風）四大人取命終者，地大還歸地，水還歸水，火還歸火，風還歸風〆

皆悉壞敗，諸根歸空。……若愚若智取命終者，皆悉壞敗」（長阿含卷一七沙門果經）。

這徹底唯物論的見地，否定自我的輪迴與解脫，佛教稱之為斷見論。他蔑視道德，度欲

樂的世俗生活，近於後起的順世論。它是一時的師宗，沙門團之一々應該是「現在五欲

自恣」或進求禪定樂的現法涅槃論者。」 

 



《沙門果經》                                          第 6、7.1 講 東方新宗教的勃興 20040609-10 
 

開印比丘開示於寂靜禪林  7 

 

二、「命異身異──常見（離蘊我）」： 

1〃浮陀迦旃延（殺人無罪） 

「以為人生為「地、水、火、風、苦、樂、生命七要素而成」（原始佛教思想論一〄

二、三）。」 

「浮陀迦旃延的七要素結合說，以為殺人者，生命自體並不被損害，所以也可以引

申出殺人無罪的結論。」 

「阿夷多翅舍欽婆羅的唯物論，與此無因論，命定論，不滅論，在善惡業果的否定

上，都可以達到類同的結論。所以在漢譯的《沙門果經》，也就給予近似的批評。」 

 

2〃富蘭那迦葉（無因緣論） 

「富蘭那迦葉，為一無因論者。他說〆「無因無緣眾生有垢，無因無緣眾生清淨」（雜

阿含卷三〄八一經）。依他，生死的雜染與解脫清淨，非人類意欲的產物，實為偶然的。

因此，善惡不過是依習慣而定，無所謂善惡業果。」 

 

3〃末伽黎拘舍羅（宿命論者） 

「一切為命數所決定的々人在命定的輪迴解脫中，像從山上滾下石丸，必須經歷一

定的長度，到山下自會停止。在此命定的過程中，人類沒有絲毫可以改變的力量。所以

說〆「無力無精進人，無力無方便人，……定在數中」（長阿含卷一七沙門果經）。因此，

在他看來，「淫樂無害，精進無功」，這都與輪迴解脫無關。佛教稱之為邪命外道，即生

命派。耆那教說他從耆那教中反叛而脫離出來々指責他為婦女的奴隸，作希奇的言行以

謀取衣食。他的行為，大抵是隨緣受苦，享樂，一切任其自然。」 

 

4〃尼犍子（苦行論者） 

 「尼犍子也以命與非命二元為本，立六句，即「命、法、非法、時、空、四大」。這

種二元的結合，大抵是機械的（後起的勝論師，也有此傾向）」 

「他以為命──自我──是本來清淨的，為前生的業緣所縛，與非命的四大結合，構成

苦痛的現實界。雖說以正智、正行得解脫，卻特別的重視苦行，作「以苦斷苦」的修持，

大有儘先償還宿罪，不再造業，即能早得自我解放的智見安樂的意味。」 

「尼犍子不注重反對婆羅門教，專修婆羅門教所重視的苦行々所以他不像佛教那樣

的受婆羅門教的攻擊，一直維持到現在。他與前四家的行持，恰好是兩極端。」 

（獨缺了散惹耶毘羅胝子──懷疑論者） 

http://127.0.0.1/accelon/homepage.csp?db=yinshun&bk=16&t=15235578&rr=1507#3#3
http://127.0.0.1/accelon/homepage.csp?db=yinshun&bk=16&t=15235578&rr=1507#3#3

