
《沙門果經》                                                     第27-28講 知足 20040728-29 

 

開印比丘開示於寂靜禪林  1 

 

知足















六六  大王!又比丘如何為滿足耶?大王！茲有比丘，滿足其護身之衣及其養體之施

食，[彼]往何處，唯持此等(衣、缽)而往。大王!猶如有翼之鳥，飛往何處，亦只持其翼

而飛。大王!比丘如是滿足其護身之衣及養體之施食，往何處，唯持此等而往。大王！比

丘如是滿足。 

《雜阿含經》卷 16（大正 2〃115a24）： 

四四六（四四七）(110) 

  世尊告諸比丘：「眾生常與界俱，與界和合。云何與界俱？謂眾生不善心時與不善界

俱，善心時與善界俱，鄙心時與鄙界俱，勝心時與勝界俱。 

 「時，尊者憍陳如與眾多比丘於近處經行，一切皆是上座多聞大德，出家已久，具修

梵行。 

  「復有尊者大迦葉(111)與眾多比丘於近處經行，一切皆是少欲知足，頭陀(112)苦行，

不畜遺餘。 

  「尊者舍利弗(113)與眾多比丘於近處經行，一切皆是大智辯才。 

  「時，尊者大目揵連(114)與眾多比丘於近處經行，一切皆是神通大力。 

  「時，阿那律陀(115)與眾多比丘於近處經行，一切皆是天眼明徹。 

  「時，尊者二十億耳與眾多比丘於近處經行，一切皆是勇猛精進，專勤修行者。 

  「時，尊者陀驃與眾多比丘於近處經行，一切皆是能為大眾修供具者。 

  「時，尊者優波離(116)與眾多比丘於近處經行，一切皆是通達律行。 

  「時，尊者富樓那(117)與眾多比丘於近處經行，皆是辯才善說法者。 

  「時，尊者迦旃延與眾多比丘於近處經行，一切皆能分別諸經，善說法相。 

  「時，尊者阿難(118)與眾多比丘於近處經行，一切皆是多聞總持。 

  「時，尊者羅睺羅與眾多比丘於近處經行，一切皆是善持律行。 

  「時，提婆達多(119)眾多比丘於近處經行，一切皆是習眾惡行。是名比丘常與界(120)

俱，與界和合。是故，諸比丘！當善分別種種諸界。」 

(110)本經說明眾生常與界俱，與界和合，當善分別種種界。相應部(S. 14. 15. Kammam 業) 

(111)大迦葉(Mahā-Kasapa)(巴)，佛十大弟子之一，專修頭陀行者。 

(112)頭陀(Dhuta)(巴)，譯為苦行，共有十二法，名十二頭陀。 

(113)舍利弗(Sāriputta)(巴)，佛陀十大弟子中智慧第一比丘。 

(114)大目揵連(Mahā-Moggallāna)(巴)，佛陀十大弟子中神通第一比丘。 

(115)阿那律陀(Anuruddha)(巴)，佛陀十大弟子中天眼第一比丘。 

(116)優波離(Upāli)(巴)，佛陀十大弟子中持律第一比丘。 

(117)富樓那(Punna)(巴)，佛陀十大弟子中說法第一比丘。 

(118)阿難(Ānanda)(巴)，佛陀十大弟子中多聞第一比丘。 

file:///F:\������t��\Disk1\fgsc01\1a\1a016r_110.htm%2
file:///F:\������t��\Disk1\fgsc01\1a\1a016r_111.htm%2
file:///F:\������t��\Disk1\fgsc01\1a\1a016r_112.htm%2
file:///F:\������t��\Disk1\fgsc01\1a\1a016r_113.htm%2
file:///F:\������t��\Disk1\fgsc01\1a\1a016r_114.htm%2
file:///F:\������t��\Disk1\fgsc01\1a\1a016r_115.htm%2
file:///F:\������t��\Disk1\fgsc01\1a\1a016r_116.htm%2
file:///F:\������t��\Disk1\fgsc01\1a\1a016r_117.htm%2
file:///F:\������t��\Disk1\fgsc01\1a\1a016r_118.htm%2
file:///F:\������t��\Disk1\fgsc01\1a\1a016r_119.htm%2
file:///F:\������t��\Disk1\fgsc01\1a\1a016r_120.htm%2@A
file:///F:\������t��\Disk1\fgsc01\1a\1a016r_120.htm%2
file:///F:\������t��\Disk1\fgsc01\1a\1a016r_120.htm%2


《沙門果經》                                                     第27-28講 知足 20040728-29 

 

開印比丘開示於寂靜禪林  2 

 

(119)提婆達多(Devadatta)(巴)，先為佛之弟子，後叛佛自成僧團，甚至常害佛，及破壞佛陀之僧團。 

(120)「界」，宋、元、明三本均作「眾」。 

《成實論》「善覺品」卷（大正 32〃353a）：  

 少欲行者，為修道故必欲所須，但不多求，餘無用物，是名少欲。 

 知足者，有人若以因緣、若為持戒、若令他人心得清淨，是故少取，而心不以為足。

若人少取心以為足，是名知足；有人雖取少物而求好者，是名少欲非知足也；若趣得少物

是名知足。 

 問曰：若取所須名少欲者。一切眾生皆名少欲。以其各有所須故。 

 答曰：行者以不著心取但為用故。故不多取。不如世人為嚴飾名聞長取多物。 

 問曰：行者何故少欲知足？ 

 答曰：於守護等中見有過患；又畜無用物，是愚癡相。 

 又出家人不應積聚與白衣同，以此過故，少欲知足。 

 又行者若不少欲知足則貪心漸增，為財利故求不應求，為貪樂財利終無安隱，以深著

故。 

 又是人出家為遠離樂，以貪利故，忘其所為。 

 又亦不能捨諸煩惱。所以者何？外物尚不能捨，況內法耶？ 

 又見利養是衰惱因，如雹害禾，是故常習少欲知足。 

《大乘義章》卷第十二（大正 44〃703c）： 

 言知足者，是節量行，知於飲食、湯藥、眾具受求以限，故曰知足。 

《清淨道論》（底本 19）： 

什麼是「語不正行」？茲或有人，在僧眾中，不思尊敬長老比丘，不諮詢而自說法，

解答問題，誦波羅提木叉戒，站立說話，揮手說話，進入村落人家對婦人或少女們這樣說：

某名某姓門下有些什麼？有粥嗎？有飯嗎？有硬食嗎？我們有什麼喝的呢？有什麼吃的

呢？有什麼吞啖的呢？有什麼東西送給我們嗎？像這樣的拉雜空談，名為語不正行。  

其次當知和上面相反的為「正行」。如有比丘，尊敬順從長上，具有慚愧、整齊莊嚴

的穿著（內衣和外衣）、正當的前進、後退、前視、旁視及屈伸其肢體、眼睛下視、威儀

具足，掩護六根門頭，飲食知量，常事醒覺，具備正念正知，少欲知足，常勤精進，對於

諸等正行完全誠意恭敬尊重而住，是名正行。如是當知先為正行。 

《清淨道論》「第二說頭陀支品」（底本 59 及 62）： 

今以少欲知足等德而淨化如前所說的戒，為了成就那些功德，故持戒的的瑜伽者（修

行者）亦宜受持頭陀支。如是的他的少欲、知足、減損（煩惱）、還滅、勤精進、善育等

的功德水，洗除戒的垢穢而極清淨，以及其務（頭陀法）亦得成就。這樣無害于戒及務（頭

陀）之德而遍淨一切正行者，則得住立于古人的三聖種以及得証第四修習樂的聖種。是故

我今開始說頭陀支。 

（頭陀支的相、味、現起、足處）受持的思為一切頭陀支的相（特征）。《義疏》中這

樣說：「受持者為人，以心心所法而受持，受持的思為頭陀支，彼所絕者為事（對象）」。 

破除一切貪欲為味（作用），無貪欲的狀態為現起（現狀），少欲的聖法為足處（近因）。

如是當知以相等決擇。 

Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_2#0_2
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_2#0_2
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_2#0_2
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_2#0_2
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_2#0_2
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_3#0_3
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_3#0_3
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_3#0_3
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_3#0_3
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_3#0_3
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_4#0_4
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_4#0_4
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_4#0_4
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_4#0_4
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_4#0_4
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_4#0_4
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_5#0_5
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_5#0_5
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_5#0_5
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_5#0_5
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_5#0_5
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_5#0_5
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_6#0_6
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_6#0_6
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_6#0_6
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_6#0_6
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_6#0_6
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_6#0_6
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_3#0_3
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_3#0_3
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_3#0_3
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_4#0_4
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_4#0_4
Local%20Settings/Temp/sutra.htm#0_4#0_4

